Pahad David

BECHALAH - 13 CHVAT 5786, 31 JANVIER 2026

B

| -
- % R MASKIL LEDAVID

LE PEUPLE JUIF ET LA SEPARATION
DE LA MER DES JONCS

« Et toi, léve ton bdton et étends ta main sur la mer, et divise-
la, et les enfants d’Israél entreront au milieu de la mer a sec. »
(Chémot 14, 16)

Nous connaissons bien les paroles de nos Sages selon lesquelles
(Chémot Rabba 21, 6), au moment ou Moché tendit sa main sur
la mer pour quelle se fende, les eaux ne voulurent pas se plier a
son ordre. Elles continuérent a couler, en dépit de la condition
que Hachem leur avait fixée, des les six jours de la Création, elles
devraient se fendre lorsque les enfants d’Israél, sortis dEgypte,
seraient poursuivis par les Egyptiens (cf. Béréchit Rabba 5, 5).

L

Le Or Ha’haim s'interroge (Chémot 14, 27) : comment expliquer
que la mer ait refusé de se fendre et d'accomplir 'ordre divin ? De
plus, cette condition avait été établie avec elle depuis la Création.
Enfin, nous trouvons par ailleurs un certain nombre d’anecdotes
au sujet de Tanaim et d’Amoraim, en faveur desquels les eaux d'un
fleuve se sont fendues, par exemple, pour Rabbi Pin’has ben Yair
(cf. 'Houlin 7a).

Selon le Or Hahaim, la clé de cette énigme se trouve dans le fait
quau temps de Moché Rabénou, les enfants d’Israél navaient pas
encore recu la Torah et ne détenaient donc pas ce mérite pour
que le monde sécarte des lois naturelles selon lesquelles il est
régi ; c'est pourquoi, la mer n'a pas voulu se fendre devant eux. Par
contre, Rabbi Pin'has ben Yair a pu bénéficier de ce miracle grace
au pouvoir de la Torah de sa génération.

Dans la suite du passage évoquant la séparation de la mer des
Joncs, il est écrit : «Hachem dit & Moché : “Etends ta main sur la
mer, que les eaux reviennent sur 'Egyptien, sur ses chars et sur
ses cavaliers” » (Chémot 14, 26) Le Or Ha’haim pose une nouvelle
question. Le but de la séparation de la mer des Joncs était que les
enfants d’Israél puissent la traverser a sec et que les Egyptiens,
derriere eux, soient ensuite engloutis ; donc, si la mer était restée
fendue, les Egyptiens auraient eux aussi pu la traverser a sec et
ce miracle n'aurait servi a rien ! Aussi, quel intérét y avait-t-il a
ordonner a Moché détendre une fois de plus sa main sur la mer,
afin quelle retourne a son niveau et engloutisse les Egyptiens dans
ses eaux ? Elle aurait di le faire d'elle-méme.

Nos Sages expliquent que la mer a entendu l'accusation de I'ange
Samaél, qui objectait que « ceux-ci sont idolatres au méme titre
que ceux-la ». En dautres termes, en quoi les enfants dlsraél
auraient-ils droit a un traitement de faveur, la séparation de
la mer, alors que les Egyptiens ne mériteraient pas ce miracle ?
Ce raisonnement ne manque de nous surprendre : comment
comparer le degré d’'idolatrie des enfants d’Israél a celui du peuple
égyptien, d’'autant plus que les premiers étaient déja bien loin des
quarante-neuf degrés d'impureté dans lesquels ils étaient plongés

en Egypte, puisquils avaient cessé de pratiquer lidolatrie et
avaient progressé vers la pureté ?

A propos de la génération du roi ‘Hizkiyahou, il est dit qu'elle ne
comprenait pas un seul garcon, ni une seule fille, qui ne fiit pas
versé dans les moindres détails des lois de pureté et dimpureté.
Car le roi avait planté une épée a l'entrée de la salle d'étude et avait
déclaré que celui qui ne s’y assiérait pas pour étudier la Torah
finirait par en étre transpercé.

Ces paroles d’Ezéchias ne doivent pas étre interprétées au sens
littéral. En effet, nous avons certes foi en notre devoir d'étudier la
Torah, qui, d'une part, aiguise I'intelligence de 'Thomme et, d'autre
part, le protege du mauvais penchant. Cependant, il n'est dit nulle
part de facon explicite que I'individu manquant a cette obligation
sera puni par la mort. Autrement dit, I'étude de la Torah constitue
un mérite, mais le fait de ne pas étudier n'entraine pas la peine
capitale pour une personne qui, par ailleurs, veille a accomplir
toutes les mitsvot. Des lors, comment ‘Hizkiyahou put-il affirmer
que quiconque sesquivait de la salle d'étude serait transpercé par
le glaive ?

Lorsqu'un homme meurt physiquement, son ame continue a vivre
dans le monde a venir, alors qu'un individu spirituellement égaré
perd non seulement sa vie dans ce monde, mais aussi dans le
suivant. Tel est le sens de la déclaration du roi : celui qui nétudie
pas la Torah invite, par la-méme occasion, tous les plaisirs de ce
monde a pénétrer en lui, tuant ainsi son ame ; cest donc la rue
(re’hov, tranchant imagé de I'épée, 'hérev) qui finira par le tuer.

Des lors, nous comprenons pourquoi la mer refusa dans un
premier temps de retourner a son niveau pour noyer les Egyptiens.
Elle pensait que les enfants d’Isra€l, qui n'avaient pas encore regu
la Torah et ne détenaient donc aucune protection contre les
épreuves de ce monde, se trouvaient au méme degré d’idolatrie
que les Egyptiens. De plus, les désirs matériels sont assimilables
alidolatrie, source de ravages spirituels pour le peuple juif. Or, la
mer constata I'importance considérable des biens possédés par
les enfants d’Isra€l, hérités du butin de 'Egypte, et linterpréta
comme un signe de leur attirance vers la matérialité, comparable
a lidolatrie. Aussi, elle n'accepta de retourner a son niveau pour
engloutir les Egyptiens que lorsque Hachem lui expliqua que ces
biens représentaient la concrétisation de Sa promesse, faite aux
patriarches, « ils la quitteront avec de grandes richesses ».



Le miracle visible. .. et le miracle caché

.. DN DI M 27 DY, B2 N3 MY 1557 DN aaY
(D=2, 7 Imaw) 72 1NN

« Les enfants d’'Israél marchérent sur la terre séche au milieu de
la mer, les eaux formant pour eux une muraille a leur droite et a
leur gauche... et ils crurent en Hachem. » (Exode 14;23-31).

Rabbi Elimelech de Lizhensk, auteur du Noam Elimelekh, enseigne une
idée fondamentale sur la foi et les miracles.

La nature humaine est ainsi faite, 'lhomme ne sémerveille réellement que
lorsqu’il voit de ses propres yeux des miracles éclatants, des événements
qui dépassent clairement les lois naturelles. Et pourtant c’est la une grande
erreur.

Pourquoi ? Parce que 'homme oublie que la nature elle-méme est un mi-
racle permanent. Les sages ont déja fait remarquer que le mot Elokim a
pour valeur numérique 86, exactement comme le mot hateva (la nature).
Cette équivalence vient nous enseigner que ce que nous appelons « na-
ture » n'est rien d’'autre qu'un miracle constant, derriere lequel se cache
la main d’'Hachem.

Ainsi, méme lorsque
les choses semblent
ordinaires, régulieres,
prévisibles, ce nlest
pas le hasard qui agit.
C'est la Providence di-
vine qui accompagne
chaque instant de
notre existence. Seule-
ment, parce que nous
sommes habitués a ces
bienfaits, nous cessons
de les regarder avec
émerveillement. Ils
nous paraissent évi-
dents, presque banals.

Or, notre devoir est
précisément l'inverse: apprendre a reconnaitre la grandeur du Créateur a
travers la nature elle-méme. De 1a nait une foi profonde et authentique, la
compréhension que, méme dans la vie la plus simple et la plus quotidienne,
Hachem veille sur nous et accomplit pour nous des miracles incessants, a
chaque seconde.

Cest dans ce sens que la Torah dit: « Les enfants d’Israél marcherent sur la
terre seche au milieu de la mer... et ils crurent en Hachem. »

Autrement dit, lorsqu’ils virent un miracle manifeste, marcher dans la mer
comme sur la terre ferme, ils furent saisis d'enthousiasme et accéderent
alors a la foi. Mais cette maniere de croire est incomplete.

La véritable foi consiste a savoir sémerveiller aussi des choses simples, a
reconnaitre la main d’'Hachem méme la ou tout semble naturel. Car le na-
turel, lui aussi, est un miracle.

HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

NE VA PAS AU PAKISTAN !

Un Juif frangais, qui était tres éloigné du Judaisme,
avait projeté de se rendre au Pakistan avec un
certain nombre d’'amis.

Ayant eu vent de ce projet, je l'appelai pour
le dissuader dentreprendre le voyage : « Jai
entendu que vous aviez lintention daller au
Pakistan et voudrais vous demander d’annuler
votre participation a ce voyage, car c'est une
destination treés dangereuse pour les Juifs en ce
moment. »

Tres étonné, mon interlocuteur me demanda :
« Dot savez-vous que jai prévu d’aller au Pakistan
et quest-ce qui vous fait penser que je ferais
mieux de ne pasy aller ? »

...je ne sais pas pourquoi,
mais il m'est venu a
lesprit qu’il fallait vous
avertir de ne pas vy aller !

« Jai entendu que vous aviez prévu de vous y
rendre et je ne sais pas pourquoi, mais il mest
venu a l'esprit qu'il fallait vous avertir de ne pas y
aller ! Si D.ieu veut, le Tout-Puissant éclairera vos
yeux et vous vous rapprocherez de Lui. »

Il décida finalement d'écouter mon conseil et
annula son billet.

Quelques jours plus tard, il apprit que tous ses
camarades qui avaient fait le voyage avaient
trouvé la mort dans un accident de la route.
Notre ami réalisa ainsi quen écoutant bon gré
mal gré mes instructions, émanant du pouvoir de
la Torah, il avait échappé a la mort.

Grace a D.eu, cela 'a poussé a reconnaitre le
Créateur et a se repentir completement.



W= - LA MISHNA DE LA SEMAIN

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (1:18)

ST BT D0927 IR By N DNy 13 Prnei g
2YD wewiny sy TeNs S0 by nion Sy T by
ORI By

Rabbane Chim'one ben Gamliel avait Uhabitude de dire : « Le
monde tient sur trois piliers : la justice, la vérité et la paix,
comme il est dit (Zékharya 8, 16) : ‘Rendez des sentences de
vérité et de paix dans vos portes.” »

LE MONDE TIENT SUR TROIS PILIERS :
LA JUSTICE, LA VERITE ET LA PAIX

Rabbane Chim'one ben Gamliel s'adresse ici a ceux qui étudient la Torah
et aux talmidé ‘hakhamim. Ils ne doivent pas dire, afin de ne pas avoir a
interrompre leur étude : « Je vais étudier et n'interviendrai pas si je ne
suis pas concerné. Je ne m'occuperai pas, par exemple, de rapprocher
dautres Juifs de la Torah, ni de rétablir la paix entre les individus. Si je
vois une personne en litige avec son prochain, je ne lui conseillerai pas
de se rendre chez le juge rabbinique ou chez un autre intermédiaire. »
Rabbane Chim'one soutient que celui quitient un tellangage fausse le sens
de la Torah. En effet, 'unique raison pour laquelle Thomme a été placé sur
terre est pour qu'il assure labonne marche de la société, comme I'explique
Barténouraad loc.: « Tout celui qui étudiela Torah, les portes de la sagesse
luisont ouvertes. lln'apasle droit de prétendre ne soccuper que de Torah;;
il a également l'obligation de venir en aide aux autres, au maximum de
ses possibilités. »

On peut expliquer également la trilogie « justice, vérité et paix »
de la maniere suivante : lorsque deux personnes se présentent
devant un tribunal, le juge a l'obligation de prononcer un jugement
droit. Puis, une fois que les parties ont accepté le verdict, il
doit faire la paix entre elles afin d'éviter que la rancune et la
dissension ne perdurent. Cette idée est contenue dans le verset :
« Rendez des sentences justes et de paix dans vos portes », rapporté
par le Tana a la fin de la michna. Ainsi, le jugement doit également
comprendre vérité et paix. Un juge doit donc posséder ces trois
qualités quil exprimera a travers son jugement.

On peut enfin expliquer les trois piliers « justice, vérité et paix »
comme suit : parfois, maitres et juges s'opposent pour établir la loi.
1l est indispensable que la question soit tranchée conformément
a la vérité, car le maintien du monde en dépend. Ainsi, si chacun
argumente et apporte des preuves, les érudits ne doivent en aucun
cas essayer d’étaler leur intelligence ni leurs connaissances en matiere
de halakha, car cela va a I'encontre du maintien du monde, que Dieu
préserve.

Pour savoir si l'intention des parties qui discutent est désintéressée, il
faut vérifier si, al'issue de la discussion, la paix regne de nouveau entre
elles, ainsi qu'expliquent nos sages dans la Guémara (Kiddouchine
30 sur les mots (Bamidbar 21, 14) : « Vaheb en Soufa ». D’apres leurs
commentaires, le rav et I'éleve, qui débattent de halakha au point de
devenir des ennemis, ne doivent pas se séparer tant qulils ne sont
pas redevenus amis. C'est pourquoi le Tana précise ici que le monde
tient sur la vérité, la justice et la paix, c'est-a-dire que, bien que les
enseignants en Torah aient l'obligation de rendre une sentence vraie,
ils sont obligés de vivre en paix les uns avec les autres. Par contre,
si haine et disputes s'ensuivent, cela montre que, des le départ,
lintention n'était pas désintéressée. Il ne s'agit alors pas d’'un jugement
de vérité, mais de mensonge.

Yl S HAFETZ HAIM
LES LOIS DU LACHONE HARA

ATTENTION AUX MOTS
QUI FONT DU TORT !

Parler d'un produit en mal, dire qu'il est « nul » ou
« de mauvaise qualité » et décourager les autres
de l'acheter, ce n'est pas anodin. Cela peut porter
atteinte au gagne-pain de celui qui le fabrique ou le
vend. La Torah appelle cela... de la médisance.

Se moquer d'un orateur, tourner ses paroles en
ridicule ou minimiser son discours, peut aussi avoir
de lourdes conséquences. Moins d’auditeurs, moins
d’impact, moins de bien transmis... 1a encore, les
mots blessent plus qu'on ne le pense.

ET LES ENFANTS DANS TOUT CA?

Comme pour toutes les mitsvot, il est important de
les éduquer deés le plus jeune age a faire attention a
ce qu’ils disent.

Exemple du quotidien:

Un enfant gotite un plat quil n'aime pas et s'exclame:
« Beurk, cest pas bon ! »

Résultat ? La personne qui a cuisiné est peinée.

On peut apprendre aux enfants a dire autrement,
ou méme a garder le silence, car ne pas blesser est
déja une grande victoire.

Avant de parler, posons-nous une question simple:
“Est-ce que mes mots construisent... ou est-ce
qu’ils détruisent ?”

Parce qu'un mot peut faire sourire, mais aussi faire
mal et la Torah nous apprend a choisir les mots qui
font du bien.

L

ad V|R et
LES COURS
\

SECRETARIAT DU RAV

(2058792 9003
KOLHAIM@HPINTO.0RG.IL

Scannez ici




S PERLES SUR CHA
N ———

OR HAHAIM HAKADOCH

Se tenir debout... et prier : la clé de la sérénité

A3 N T OPILOTIIN INTY R0 INDIION DYITON e TN
o, mow) oP7 0%

« Moshé dit au peuple : “N'ayez pas peur, tenez-vous fermes
et voyez la délivrance de Hachem qu'll accomplira pour vous
aujourd’hui.” » (Exode 14, 13)

Le Or HaHaim s’interroge: Moshé voulait encourager les Bné Israél
dans un moment critique, la mer devant eux, les Egyptiens derriere
eux, aucune issue visible. Des lors, pourquoi ne s'est-il pas contenté
de dire : « Voyez la délivrance de Hachem » ? Pourquoi a-t-il ajouté
ce mot énigmatique: « 13377 - tenez-vous debout » ?

Le Tsadik explique: Moshé a voulu leur dire de se tenir debout... en
priere.

Voyant le peuple submergé par 'angoisse et la confusion, Moshé leur
a proposé un chemin vers la stabilité intérieure: se présenter devant
Hachem dans la priere. Cest cela, le sens profond de « 12317 ».

Combien de fois nous retrouvons-nous dans des situations
similaires ?

Le téléphone n'arréte pas de sonner, les demandes s'accumulent,
plusieurs rendez-vous nous attendent, et voila que nous sommes
coincés dans un embouteillage interminable... Sans parler des
urgences a régler avant le lendemain.

Qui ne serait pas prét a payer cher pour quelques minutes de
stabilité, pour un instant de calme, un souffle de sérénité, une ile de
paix au milieu du tumulte ?

La Torah nous révele un secret extraordinaire : ce refuge existe.
Et il est accessible au moins trois fois par jour.

Le Or HaHaim nous enseigne que le temps de la priere est un temps
de stabilité. La priere apaise I'dme, calme l'esprit et redonne a
I'homme son équilibre intérieur.

Sachons saisir ces instants précieux. Quand tout vacille autour de
nous, se tenir debout devant Hachem, c'est déja commencer a voir
Sa délivrance.

BEN ICH HAI

Se souvenir et remercier :
la reconnaissance totale envers Hachem

(875 o mew) L D982 1YY TR AT TN DN N

« Israél vit la grande main que Hachem avait déployée contre
UEgypte... » (Exode 15, 31)

Rabbi Yossef Haim de Bagdad, le Ben Ich ‘Hai, écrit
\ dans son livre Od Yossef ‘Hai (Parachat Bechala’h) un
| enseignement fondamental sur la reconnaissance

envers Hachem.

De la priere « Nishmat Kol ‘Hai » nous apprenons une

regle essentielle: lorsque 'homme remercie Hachem pour
les bienfaits qu'il recoit aujourd’hui, il doit, en méme temps, se
souvenir et remercier pour tous les miracles quHachem a accomplis
pour lui depuis toujours. D'ou le savons-nous ?

Dans le texte méme de « Nishmat Kol ‘Hai », nous disons « De l’Egypte
Tu nous as délivrés ». Autrement dit, méme lorsque nous remercions
Hachem pour les miracles actuels, nous rappelons aussi la délivrance
d’Egypte, survenue bien des générations auparavant.

Il en est de méme dans le Birkat Hamazon: lorsque nous remercions
Hachem pour la nourriture qull nous donne chaque jour, nous
ajoutons également : « pour la bonne, belle et vaste terre que Tu
as donnée a nos ancétres ». Nous remercions donc a la fois pour le
présent et pour les bontés du passé.

Ainsi agirent aussi les enfants d’Israél apres le passage de la mer.
Lorsqu’ils se tinrent sur la rive de la mer Rouge pour remercier
Hachem des miracles de la sortie d'Egypte, ils ne se limitérent
pas a ce qu'ils venaient de vivre. Ils louerent Hachem pour tous
les miracles, depuis le tout premier qui marqua le début de leur
délivrance : le sauvetage de Moché Rabbénou des eaux du Nil
par Batya, la fille de Pharaon.

Nos Sages enseignent que la main de Batya sallongea
miraculeusement pour atteindre la corbeille ou se trouvait le
bébé Moché. C'est a cela que fait allusion le verset: « Israél vit
la grande main », la grande main ne désigne pas seulement la
puissance d’'Hachem en Egypte, mais rappelle aussi cette main
miraculeusement allongée de Batya.

Au moment ou ils se tenaient au bord de la mer, les enfants
d’Israél se sont souvenus de tous ces miracles, proches et
lointains, et c'est alors qu'ils entonneérent le chant de louange et
de gratitude envers Hachem, pour tout ce qu'll avait fait.

Il ne faut pas remercier Hachem uniquement pour les miracles
récents, mais aussi pour ceux qull nous a accordés dans le
passé. La reconnaissance véritable englobe toute notre histoire,
du premier bienfait jusquau dernier.

ABIR YAAKOV

La parnassa vient du Ciel -
le secret de la confiance en Hachem
DT DR D27 PO N AYOR 1N
(7,10 maw) RO"DN N2 720 BOIN W7

« Hachem dit a Moché : “Voici que Je vais faire pleuvoir pour vous
du pain depuis le ciel... afin de Uéprouver, pour voir s'il marche
dans Ma Torah ou non. » (Exode 16,4)

Rabbi Yaakov Abouhatsira écrit dans son ouvrage Pitou’hé
‘Hotam que ce verset contient un enseignement fondamental
pour chaque Juif.

La Torah vient nous apprendre que toute personne qui s'engage
sincerement dans I'étude de la Torah doit placer sa confiance
en Hachem, convaincue que c'est Lui qui la nourrira et lui
accordera sa subsistance. Chomme ne doit pas devenir obsédé
par la recherche de l'argent ni courir avec avidité derriere les
biens matériels.

Il ne doit pas se dire: « Quand jaurai une situation confortable
et des revenus abondants, alors seulement mon esprit sera libre
pour étudier la Torah. » Car nos Sages ont déja mis en garde
(Pirkei Avot 2,4): « Ne dis pas quand je serai libre, jétudierai, car
peut-étre ne seras-tu jamais libre. »

La bonne attitude consiste a choisir la voie de la foi et du juste
équilibre: placer sa confiance en Hachem et se dire que tout
est entre Ses mains. Ce qui est destiné a 'homme et ce qui lui
revient lui parviendra de toute fagon. Dées lors, il est juste et sage
de consacrer l'essentiel de ses forces au service de Dieu et a
I'étude de Sa Torah.

C'est précisément le sens profond du verset: « Voici que Je fais
pleuvoir pour vous du pain depuis le ciel », Hachem déclare
clairement: « Cest Moi qui nourris 'homme. » Celui qui place
sa confiance en Moi pourra étudier la Torah avec sérénité et
sécurité, sans angoisse excessive pour sa subsistance.

De la découle une lecon précieuse: certes, 'homme doit fournir
des efforts pour gagner sa vie, comme il est dit: « Cest a la sueur
de ton front que tu mangeras ton pain ». Mais en parallele, il doit
veiller a ne pas investir 'essentiel de son énergie et de son temps
uniquement dans la parnassa. Car la subsistance de chacun est
fixée d’avance, des Roch Hachana. Quoi qu'il en soit, ce qui a été
décrété du Ciel lui parviendra.

Ainsi, 'homme doit consacrer le coeur de ses forces a 'étude de
la Torah, qui est 'essentiel, le but ultime et la véritable richesse.



RABBI ITSHAK ABOUHATSIRA
(.-1912)

Rabbi Itshak Abouhatsira est l'un des grands tsadikim
enterrés au Maroc, issu de la célébre et sainte famille
Abouhatsira, dont les générations ont illuminé le judaisme
marocain par leur sainteté, leur érudition et leurs miracles.
Il est le fils de Rabbi Yaakov Abouhatsira. Bien que moins
médiatisé que certains membres de sa famille, Rabbi Itshak
Abouhatsira est resté dans la mémoire du peuple comme un
juste discret, un homme de priére profonde et de miracles
silencieux.

Il vécut au Maroc, principalement dans la région du
Tafilalet, berceau spirituel de la famille Abouhatsira. Des
son plus jeune age, il fut reconnu pour sa pureté, sa crainte
du Ciel et son amour sans limite pour la Torah. Il passait
de longues heures plongé dans l'étude et la priere, souvent
isolé, recherchant la proximité d’Hachem plus que toute
reconnaissance humaine.

UN TSADIK CACHE, FUYANT LES
HONNEURS

Rabbi Itshak Abouhatsira faisait partie de ces justes que 'on
appelle des tsadikim nistarim, des justes cachés. Il refusait
toute forme de gloire et sefforcait de rester inconnu.
Lorsquon venait le consulter pour des bénédictions, il
parlait peu, priait beaucoup et demandait toujours a la
personne de renforcer sa foi et ses actes.

Un jour les notables de la communauté voulurent lui
attribuer une fonction officielle de rabbin. I refusa
catégoriquement, déclarant: « Le jour ou je porterai un
titre, je perdrai une partie de ma vérité. »

Pour lui, la grandeur d'un homme ne résidait pas dans sa
position, mais dans la sincérité de son service divin.

LA PUISSANCE DE SA PRIERE

Bien quil cherchidt a rester caché, sa tefila était
redoutablement puissante. De nombreux témoignages
rapportent que ses prieres étaient exaucées de maniere
presque immeédiate. Lors de périodes de sécheresse, les
habitants du Tafilalet venaient discretement lui demander
de prier pour la pluie. Souvent, peu de temps apres qu'il se
soit plongé dans la priere, les nuages apparaissaient.

Une histoire marquante raconte quune année de grande
sécheresse frappait la région. Rabbi Itshak s’isola plusieurs
heures, récitant des Tehilim avec des larmes. Le soir méme,
une pluie abondante s'abattit sur toute la région. Les anciens
disaient alors: « Quand Rabbi Itshak prie, le Ciel écoute. »

SA RIGUEUR MORALE ET SA DROITURE

Rabbi Itshak Abouhatsira était connu pour son extréme
droiture. Il ne supportait aucune injustice, méme minime.
On raconte quun homme riche vint lui demander une

bénédiction pour réussir dans ses
affaires. Rabbi Itshak lui demanda
simplement: « Tes affaires sont-

elles propres aux yeux d’'Hachem

?»

Devant le silence de T'homme, il
refusa de le bénir tant qu’il n'aurait pas
réparé ses fautes.

Cette exigence morale faisait parfois peur, mais elle inspirait
surtout un immense respect. Beaucoup disaient qualler
voir Rabbi Itshak, c’était accepter d'entendre la vérité, sans
détour.

UN AMOUR INFINI POUR LE PEUPLE JUIF

Malgré sa rigueur, Rabbi Itshak Abouhatsira avait un coeur
plein de compassion. Il aidait les pauvres en secret, laissant
parfois de la nourriture ou de l'argent devant leur porte
avant l'aube. Il faisait tout pour que l'aide reste anonyme,
afin de préserver la dignité des nécessiteux.

Une histoire raconte qulil vendit un objet personnel
précieux pour aider une famille surendettée a marier
leur fille. Lorsqu’on lui demanda pourquoi il s’était privé,
il répondit: « Si une fille d’'Israél pleure, comment puis-je
dormir tranquille ? »

SA DISPARITION ET SON LIEU DE
SEPULTURE

Rabbi Itshak Abouhatsira quitta ce monde dans la sainteté
et fut enterré au Maroc, dans la région du Tafilalet, non loin
d’autres membres de la famille Abouhatsira. Sa tombe est
devenue un lieu de pelerinage, particulierement lors de
sa hiloula. Des juifs du Maroc, d’Israél et du monde entier
viennent y prier, allumer des bougies et demander des
délivrances.

De nombreux témoignages font état de miracles apres
sa disparition: guérisons, paix dans les foyers, solutions
inattendues a des problemes complexes. Beaucoup disent
que prier sur sa tombe aide particulierement pour des
situations bloquées, nécessitant une intervention divine
rapide.

SON HERITAGE VIVANT

Rabbi Itshak Abouhatsira incarne le modele du tsadik
humble, droit et entierement tourné vers Hachem. Son
héritage n'est pas fait de discours, mais de vie vécue dans la
vérité, la priere et 'amour du prochain.

Aujourd’hui encore, son nom est prononcé avec respect
et émotion par ceux qui recherchent une foi simple et
authentique. Son message traverse les générations :

La véritable grandeur se cache dans I'humilité, et la vraie
force nait de la priere sincere.

Cette année sa hiloula tombe le dimanche 1 février. Que son
mérite nous proteége.



PARACHAT BECHALA’H

Tous remercient Hachem pour les miracles qull a accomplis.

La Parachat Bechala’h raconte 'un des moments
les plus extraordinaires de toute Uhistoire du
peuple juif: la sortie I’Egypte se poursuit, mais le
chemin vers la liberté n’est pas simple. A travers
cette paracha, la Torah nous enseigne la confiance
en Dieuy, la gratitude, et Uimportance de ne jamais
perdre espoir, mnéme quand tout semble impossible.

LE DEPART D’EGYPTE

Aprés les dix plaies, Pharaon accepte enfin de laisser partir
les Bné Israél. Le peuple sort d’Egypte joyeux, mais aussi
inquiet. Ils ne sont pas encore libres dans leur coeur. Hachem
ne les fait pas passer par le chemin le plus court, car Il sait
que le peuple pourrait avoir peur en voyant la guerre. Il les
conduit donc par le désert, pour leur apprendre a Lui faire
confiance.

Moché prend avec lui les ossements de Yossef qui avait
demandé que son corps soit emporté hors d’Egypte lorsque
les Juifs seraient libérés. Cela montre limportance de tenir
ses promesses.

Hachem accompagne le peuple jour et nuit: une colonne de
nuée le jour pour les protéger du soleil, et une colonne de feu
la nuit pour les éclairer.

LA TRAVERSEE DE LA MER ROUGE

Mais Pharaon regrette d'avoir libéré les Juifs. Il lance son
armée a leur poursuite. Les Bné Israél se retrouvent coincés:
devant eux la mer Rouge, derriére eux larmée égyptienne.

Le peuple a peur. Certains crient, d'autres se plaignent. Mais
Moshé leur dit: « N'ayez pas peur, Hachem combattra pour
vous I'»

Alors Hachem ordonne & Moché de lever son baton. La mer
s’ouvre en deux, et les Bné Israél traversent & pied sec, entre
deux murs d'eau gigantesques. Quand les Egyptiens tentent
de les suivre, la mer se referme sur eux. Le peuple est sauvé !

LE CHANT DE LA MER

Aprés ce grand miracle, Moché et le peuple chantent un
magnifique chant de louange appelé Chirat Hayam. Myriam,
la sceur de Moshé, entraine les femmes avec des tambourins.

Cela nous apprend quiil est important de remercier Dieu, et
pas seulement de Lui demander de laide.

L’EAU AMERE ET LA PATIENCE

Aprés la mer Rouge, le peuple avance dans le désert. Mais
rapidement, il n'y a plus d’eau. Lorsqu'ils trouvent enfin de
leau, elle est amére et impossible a boire. Le peuple se plaint
encore.

Hachem montre & Moché un morceau de bois qu'il jette dans
leau, et l'eau devient douce. Dieu enseigne ainsi au peuple
que méme ce qui pardit mauvais peut devenir bon avec la foi
et la patience.

LA MANNE : LE PAIN DV CIEL

Ensuite, les Bné Israél ont faim. Hachem leur envoie alors un
miracle quotidien : la manne, une nourriture qui tombe du ciel
chaque matin. Chacun regoit exactement ce dont il a besoin,
ni plus ni moins.

Mais Hachem donne une régle importante: Il est interdit
de garder la manne pour le lendemain. Et le vendredi, une
double portion tombe pour Chabbat, car la manne ne tombe
pas le jour du Chabbat.

Cela apprend au peuple a faire confiance @ Hachem chaque
jour et a respecter le Chabbat.

L’EAU DU ROCHER

Une nouvelle fois, le peuple manque deau et se plaint.
Hachem demande a Moché de frapper un rocher, et de l'eau
en sort pour tous. Malgré les difficultés, Hachem continue de
s’occuper de Son peuple.

LA GUERRE CONTRE AMALEK

A la fin de la paracha, le peuple dlsraél est attaqué par
Amalek. Moché monte sur une colline et léve les mains vers
le ciel. Tant que ses mains sont levées, le peuple gagne.
Quand elles se baissent, Amalek reprend le dessus.

Cela montre que la victoire ne vient pas seulement de la
force, mais surtout de la priére et de la foi en Dieu.



1. Pourquoi Hachem n’a-t-Il pas fait passer les Bné Israél par le
chemin le plus court ?

u Parce quiil était dangereux

G Pour leur apprendre la confiance

[ ‘ Parce que Moché s’est trompé

2. Qui a poursuivi les Bné Israél aprés leur sortie d’Egypte ?

[ ‘ Pharaon

3. Que se trouvait devant les Bné Israél lorsqu’ils furent
poursuivis ?

[ ‘ Une ville

4. Comment les Bné Israél ont-ils traversé la mer Rouge ?

[ ‘ A pied sec

5. Comment s’appelle le chant chanté aprés la traversée de la
mer ?

[ ‘ Shir hashirim

6. Qui a conduit les femmes dans le chant ?

u Sarah

G Myriam

[ ‘ Tsipora

7. Comment s’appelait la nourriture qui tombait du ciel ?

[ ‘ Le blé céleste

8. Quel jour recevait-on une double portion de manne ?

[ ‘ Chabbat

9. D’oli est sortie 'eau pour le peuple dans le désert ?

[ ‘ D'un rocher

10. Que faisait Moché pendant la guerre contre Amalek ?

u Il combattait

G Il priait les mains levées

[ ‘ It fuyait

Réponses :1-B, 2-C, 3-B, 4-C, 5-A, 6-B, 7-B, 8-A, 9-C, 10-B

DEFINITION DU KELI RICHON PENDANT

)
N

CHABBAT

Le récipient dans lequel un aliment
a cuit ou a été chauffé sur le feu ou
sur une plaque est appelé keli richon,
méme aprés qu'on l'ait retiré du feu
ou de la plaque, tant qu'il est encore
trés chaud, au point que la main se
retire a cause de la chaleur ou qu'’il est
impossible d'y laisser le doigt.

Il est interdit d'y introduire un aliment susceptible de
cuire, car le keli richon cuit par la chaleur provenant du
feu, ce qui constitue un interdit de la Torah.

Il est également interdit d'y ajouter de I'eau. C'est pourquoi,
si quelqu'un gotite un plat contenu dans la marmite et le
trouve trop salé, il lui est interdit d'y ajouter de I'eau afin
d’en atténuer le gofit.

De méme, s'il souhaite y mettre un ceuf, celui-ci risque
de cuire par la chaleur du plat, ce qui constitue une
transgression de l'interdit de cuisson.

Versement depuis un keli richon

Un keli richon, puisque le plat qui s’y trouve est trés chaud,
a la capacité, tant que la main s'en retire, de cuire un autre
aliment par la force du versement. Cette cuisson n’affecte
que la couche extérieure de I'aliment, appelée kedei kelipah,
c'est-a-dire une fine couche d'environ un millimétre.

Clest pourquoi il est interdit de verser de l'eau chaude
provenant d'un keli richon sur des feuilles de thé ou sur
des sachets de thé. Cependant, si le thé a déja été cuit
avant Chabbat et que son extrait s'est épuisé, il est permis
de verser dessus de I'eau chaude. Méme si, avant Chabbat,
I'eau bouillante n'a été versée dessus que par versement, il
reste permis de verser a nouveau de I'eau chaude pendant
Chabbat, car il n'y a pas de cuisson apreés cuisson pour un
aliment sec.

Devinettes

1 Je suis le premier a attaquer Israél
® juste aprés les miracles... pour

“refroidir” la foi et la confiance. Qui suis-je ?
Réponse: Amalek

Je suis sucré comme du miel, je tombe du

e ciel, et on ne peut pas me garder pour
demain (sauf un jour spécial). Qui suis-je ?
Réponse: la Manne

Je suis une source d’eau... mais on ne

e peut pas me boire tant qu’on ne m’a pas

“adoucie”. Qui suis-je ?
Réponse: Mara (les eaux améres)




p

i

<4

® &

?%tinshow‘ &

$ | Trouve les 10 mots cachés dans la grille.
:-.-
D NG X S PRI KUDNXUDAAN
D Q EGY P T I ENSDUVMA
c s pPCSPUUHWLETC S H
K WNR Z S T YWUFENUMZC
P 1 CHABUBATMRNP X H
cCcC ML OX ZMASIBWUAASDO
E S HLW¢ CULIKRAPMD Z N
R U J ENUSWRNHAAWZCT M
E I UME OETCOCMTPAF
| T L RWJKETEVARTD K
R Y Y EV EUTUAMVYVMJ D
P CRTULJENANGO QPO G
G I Z AT YWAIETZ CGU FT CU QR
FBMWYLMZARIHTCYN
K AP P QV O J B HUCVREWM

Egyptiens Priégre Mer Nuées Manne Amalek
Mara Nahchon Chabbat Chira



