
BÉCHALA’H - 13 CHVAT 5786, 31 JANVIER 2026 

Pahad DavidPahad David
Divrei Torah extraits des 

enseignements du Tsaddik Rabbi 
David ‘Hanania Pinto chlita

Maskil Lédavid

en Egypte, puisqu’ils avaient cessé de pratiquer l’idolâtrie et 
avaient progressé vers la pureté ?

A propos de la génération du roi ‘Hizkiyahou, il est dit qu’elle ne 
comprenait pas un seul garçon, ni une seule fille, qui ne fût pas 
versé dans les moindres détails des lois de pureté et d’impureté. 
Car le roi avait planté une épée à l’entrée de la salle d’étude et avait 
déclaré que celui qui ne s’y assiérait pas pour étudier la Torah 
finirait par en être transpercé.

Ces paroles d’Ezéchias ne doivent pas être interprétées au sens 
littéral. En effet, nous avons certes foi en notre devoir d’étudier la 
Torah, qui, d’une part, aiguise l’intelligence de l’homme et, d’autre 
part, le protège du mauvais penchant. Cependant, il n’est dit nulle 
part de façon explicite que l’individu manquant à cette obligation 
sera puni par la mort. Autrement dit, l’étude de la Torah constitue 
un mérite, mais le fait de ne pas étudier n’entraîne pas la peine 
capitale pour une personne qui, par ailleurs, veille à accomplir 
toutes les mitsvot. Dès lors, comment ‘Hizkiyahou put-il affirmer 
que quiconque s’esquivait de la salle d’étude serait transpercé par 
le glaive ?

Lorsqu’un homme meurt physiquement, son âme continue à vivre 
dans le monde à venir, alors qu’un individu spirituellement égaré 
perd non seulement sa vie dans ce monde, mais aussi dans le 
suivant. Tel est le sens de la déclaration du roi : celui qui n’étudie 
pas la Torah invite, par là-même occasion, tous les plaisirs de ce 
monde à pénétrer en lui, tuant ainsi son âme ; c’est donc la rue 
(re’hov, tranchant imagé de l’épée, ’hérev) qui finira par le tuer.

Dès lors, nous comprenons pourquoi la mer refusa dans un 
premier temps de retourner à son niveau pour noyer les Egyptiens. 
Elle pensait que les enfants d’Israël, qui n’avaient pas encore reçu 
la Torah et ne détenaient donc aucune protection contre les 
épreuves de ce monde, se trouvaient au même degré d’idolâtrie 
que les Egyptiens. De plus, les désirs matériels sont assimilables 
à l’idolâtrie, source de ravages spirituels pour le peuple juif. Or, la 
mer constata l’importance considérable des biens possédés par 
les enfants d’Israël, hérités du butin de l’Egypte, et l’interpréta 
comme un signe de leur attirance vers la matérialité, comparable 
à l’idolâtrie. Aussi, elle n’accepta de retourner à son niveau pour 
engloutir les Egyptiens que lorsque Hachem lui expliqua que ces 
biens représentaient la concrétisation de Sa promesse, faite aux 
patriarches, « ils la quitteront avec de grandes richesses ».

LE PEUPLE JUIF ET LA SÉPARATION 
DE LA MER DES JONCS

« Et toi, lève ton bâton et étends ta main sur la mer, et divise-
la, et les enfants d’Israël entreront au milieu de la mer à sec. » 
(Chémot 14, 16)
Nous connaissons bien les paroles de nos Sages selon lesquelles 
(Chémot Rabba 21, 6), au moment où Moché tendit sa main sur 
la mer pour qu’elle se fende, les eaux ne voulurent pas se plier à 
son ordre. Elles continuèrent à couler, en dépit de la condition 
que Hachem leur avait fixée, dès les six jours de la Création, elles 
devraient se fendre lorsque les enfants d’Israël, sortis d’Egypte, 
seraient poursuivis par les Egyptiens (cf. Béréchit Rabba 5, 5).

Le Or Ha’haïm s’interroge (Chémot 14, 27)  : comment expliquer 
que la mer ait refusé de se fendre et d’accomplir l’ordre divin ? De 
plus, cette condition avait été établie avec elle depuis la Création. 
Enfin, nous trouvons par ailleurs un certain nombre d’anecdotes 
au sujet de Tanaïm et d’Amoraïm, en faveur desquels les eaux d’un 
fleuve se sont fendues, par exemple, pour Rabbi Pin’has ben Yaïr 
(cf. ’Houlin 7a).

Selon le Or Ha’haïm, la clé de cette énigme se trouve dans le fait 
qu’au temps de Moché Rabénou, les enfants d’Israël n’avaient pas 
encore reçu la Torah et ne détenaient donc pas ce mérite pour 
que le monde s’écarte des lois naturelles selon lesquelles il est 
régi ; c’est pourquoi, la mer n’a pas voulu se fendre devant eux. Par 
contre, Rabbi Pin’has ben Yaïr a pu bénéficier de ce miracle grâce 
au pouvoir de la Torah de sa génération.  

Dans la suite du passage évoquant la séparation de la mer des 
Joncs, il est écrit : «Hachem dit à Moché : “Etends ta main sur la 
mer, que les eaux reviennent sur l’Egyptien, sur ses chars et sur 
ses cavaliers.” » (Chémot 14, 26) Le Or Ha’haïm pose une nouvelle 
question. Le but de la séparation de la mer des Joncs était que les 
enfants d’Israël puissent la traverser à sec et que les Egyptiens, 
derrière eux, soient ensuite engloutis ; donc, si la mer était restée 
fendue, les Egyptiens auraient eux aussi pu la traverser à sec et 
ce miracle n’aurait servi à rien  ! Aussi, quel intérêt y avait-t-il à 
ordonner à Moché d’étendre une fois de plus sa main sur la mer, 
afin qu’elle retourne à son niveau et engloutisse les Egyptiens dans 
ses eaux ? Elle aurait dû le faire d’elle-même.

Nos Sages expliquent que la mer a entendu l’accusation de l’ange 
Samaël, qui objectait que « ceux-ci sont idolâtres au même titre 
que ceux-là  ». En d’autres termes, en quoi les enfants d’Israël 
auraient-ils droit à un traitement de faveur, la séparation de 
la mer, alors que les Egyptiens ne mériteraient pas ce miracle ? 
Ce raisonnement ne manque de nous surprendre  : comment 
comparer le degré d’idolâtrie des enfants d’Israël à celui du peuple 
égyptien, d’autant plus que les premiers étaient déjà bien loin des 
quarante-neuf degrés d’impureté dans lesquels ils étaient plongés 



HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

NE VA PAS AU PAKISTAN !

Un Juif français, qui était très éloigné du Judaïsme, 
avait projeté de se rendre au Pakistan avec un 
certain nombre d’amis.

Ayant eu vent de ce projet, je l’appelai pour 
le dissuader d’entreprendre le voyage  : «  J’ai 
entendu que vous aviez l’intention d’aller au 
Pakistan et voudrais vous demander d’annuler 
votre participation à ce voyage, car c’est une 
destination très dangereuse pour les Juifs en ce 
moment. »

Très étonné, mon interlocuteur me demanda  : 
« D’où savez-vous que j’ai prévu d’aller au Pakistan 
et qu’est-ce qui vous fait penser que je ferais 
mieux de ne pas y aller ? »

«  J’ai entendu que vous aviez prévu de vous y 
rendre et je ne sais pas pourquoi, mais il m’est 
venu à l’esprit qu’il fallait vous avertir de ne pas y 
aller ! Si D.ieu veut, le Tout-Puissant éclairera vos 
yeux et vous vous rapprocherez de Lui. »

Il décida finalement d’écouter mon conseil et 
annula son billet.

Quelques jours plus tard, il apprit que tous ses 
camarades qui avaient fait le voyage avaient 
trouvé la mort dans un accident de la route. 
Notre ami réalisa ainsi qu’en écoutant bon gré 
mal gré mes instructions, émanant du pouvoir de 
la Torah, il avait échappé à la mort.

Grâce à D.ieu, cela l’a poussé à reconnaître le 
Créateur et à se repentir complètement.

Histoire du Baal Chem Tov

Chabbat Chalom

Le miracle visible… et le miracle caché
מֹאלָם…  יִם לָהֶם חֹמָה מִימִינָם וּמִשְּׂ תוֹךְ הַיָּם, וְהַמַּ ה בְּ שָׁ רָאֵל הָלְכוּ בַיַּבָּ “וּבְנֵי יִשְׂ

ה׳“ )שמות יד, כט–לא( וַיַּאֲמִינוּ בַּ

« Les enfants d’Israël marchèrent sur la terre sèche au milieu de 
la mer, les eaux formant pour eux une muraille à leur droite et à 
leur gauche… et ils crurent en Hachem. » (Exode 14;23-31).

Rabbi Elimelech de Lizhensk, auteur du Noam Elimelekh, enseigne une 
idée fondamentale sur la foi et les miracles.

La nature humaine est ainsi faite, l’homme ne s’émerveille réellement que 
lorsqu’il voit de ses propres yeux des miracles éclatants, des événements 
qui dépassent clairement les lois naturelles. Et pourtant c’est là une grande 
erreur.

Pourquoi ? Parce que l’homme oublie que la nature elle-même est un mi-
racle permanent. Les sages ont déjà fait remarquer que le mot Élokim a 
pour valeur numérique 86, exactement comme le mot hateva (la nature). 
Cette équivalence vient nous enseigner que ce que nous appelons « na-
ture » n’est rien d’autre qu’un miracle constant, derrière lequel se cache 
la main d’Hachem.

Ainsi, même lorsque 
les choses semblent 
ordinaires, régulières, 
prévisibles, ce n’est 
pas le hasard qui agit. 
C’est la Providence di-
vine qui accompagne 
chaque instant de 
notre existence. Seule-
ment, parce que nous 
sommes habitués à ces 
bienfaits, nous cessons 
de les regarder avec 
émerveillement. Ils 
nous paraissent évi-
dents, presque banals.

Or, notre devoir est 
précisément l’inverse: apprendre à reconnaître la grandeur du Créateur à 
travers la nature elle-même. De là naît une foi profonde et authentique, la 
compréhension que, même dans la vie la plus simple et la plus quotidienne, 
Hachem veille sur nous et accomplit pour nous des miracles incessants, à 
chaque seconde.

C’est dans ce sens que la Torah dit: « Les enfants d’Israël marchèrent sur la 
terre sèche au milieu de la mer… et ils crurent en Hachem. »

Autrement dit, lorsqu’ils virent un miracle manifeste, marcher dans la mer 
comme sur la terre ferme, ils furent saisis d’enthousiasme et accédèrent 
alors à la foi. Mais cette manière de croire est incomplète.

La véritable foi consiste à savoir s’émerveiller aussi des choses simples, à 
reconnaître la main d’Hachem même là où tout semble naturel. Car le na-
turel, lui aussi, est un miracle.

...je ne sais pas pourquoi, 
mais il m’est venu à 

l’esprit qu’il fallait vous 
avertir de ne pas y aller !



La Mishna de la semaine 

Chabbat Chalomשבת שלום ומבורך

HAFETZ HAIM 
LES LOIS DU LACHONE HARA

Pour Pour recevoirrecevoir  
les cours les cours 

de 5 min du Tsadik

KOLHAIM@HPINTO.ORG.IL

 058 792 90 03 

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

ATTENTION AUX MOTS 
QUI FONT DU TORT !

Parler d’un produit en mal, dire qu’il est « nul » ou 
« de mauvaise qualité » et décourager les autres 
de l’acheter, ce n’est pas anodin. Cela peut porter 
atteinte au gagne-pain de celui qui le fabrique ou le 
vend. La Torah appelle cela… de la médisance.

Se moquer d’un orateur, tourner ses paroles en 
ridicule ou minimiser son discours, peut aussi avoir 
de lourdes conséquences. Moins d’auditeurs, moins 
d’impact, moins de bien transmis… là encore, les 
mots blessent plus qu’on ne le pense.

ET LES ENFANTS DANS TOUT ÇA ?
Comme pour toutes les mitsvot, il est important de 
les éduquer dès le plus jeune âge à faire attention à 
ce qu’ils disent.

Exemple du quotidien:

Un enfant goûte un plat qu’il n’aime pas et s’exclame: 
« Beurk, c’est pas bon ! »

Résultat ? La personne qui a cuisiné est peinée.

On peut apprendre aux enfants à dire autrement, 
ou même à garder le silence, car ne pas blesser est 
déjà une grande victoire.

Avant de parler, posons-nous une question simple: 
“Est-ce que mes mots construisent… ou est-ce 
qu’ils détruisent ?”

Parce qu’un mot peut faire sourire, mais aussi faire 
mal et la Torah nous apprend à choisir les mots qui 
font du bien.

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (1;18)

ה דְבָרִים הָעוֹלָם עוֹמֵד,  לֹשָׁ ן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר, עַל שְׁ מְעוֹן בֶּ ן שִׁ רַבָּ
לוֹם  ט שָׁ פַּ נֶּאֱמַר אֱמֶת וּמִשְׁ לוֹם, שֶׁ ין וְעַל הָאֱמֶת וְעַל הַשָּׁ עַל הַדִּ

עֲרֵיכֶם׃ פְטוּ בְשַׁ שִׁ
Rabbane  Chim’one ben Gamliel avait l’habitude de dire : « Le 
monde tient sur trois piliers : la justice, la vérité et la paix, 
comme il est dit (Zékharya 8, 16) : ‘Rendez des sentences de 
vérité et de paix dans vos portes.’ »

LE MONDE TIENT SUR TROIS PILIERS : 
LA JUSTICE, LA VÉRITÉ ET LA PAIX

Rabbane Chim’one ben Gamliel s’adresse ici à ceux qui étudient la Torah 
et aux talmidé ‘hakhamim. Ils ne doivent pas dire, afin de ne pas avoir à 
interrompre leur étude : « Je vais étudier et n’interviendrai pas si je ne 
suis pas concerné. Je ne m’occuperai pas, par exemple, de rapprocher 
d’autres Juifs de la Torah, ni de rétablir la paix entre les individus. Si je 
vois une personne en litige avec son prochain, je ne lui conseillerai pas 
de se rendre chez le juge rabbinique ou chez un autre intermédiaire. » 
Rabbane Chim’one soutient que celui qui tient un tel langage fausse le sens 
de la Torah. En effet, l’unique raison pour laquelle l’homme a été placé sur 
terre est pour qu’il assure la bonne marche de la société, comme l’explique 
Barténoura ad loc. : « Tout celui qui étudie la Torah, les portes de la sagesse 
lui sont ouvertes. Il n’a pas le droit de prétendre ne s’occuper que de Torah ; 
il a également l’obligation de venir en aide aux autres, au maximum de 
ses possibilités. »

On peut expliquer également la trilogie « justice, vérité et paix » 
de la manière suivante : lorsque deux personnes se présentent 
devant un tribunal, le juge a l’obligation de prononcer un jugement 
droit. Puis, une fois que les parties ont accepté le verdict, il 
doit faire la paix entre elles afin d’éviter que la rancune et la 
dissension ne perdurent. Cette idée est contenue dans le verset :  
« Rendez des sentences justes et de paix dans vos portes », rapporté 
par le Tana à la fin de la michna. Ainsi, le jugement doit également 
comprendre vérité et paix. Un juge doit donc posséder ces trois 
qualités qu’il exprimera à travers son jugement.

On peut enfin expliquer les trois piliers « justice, vérité et paix » 
comme suit : parfois, maîtres et juges s’opposent pour établir la loi. 
Il est indispensable que la question soit tranchée conformément 
à la vérité, car le maintien du monde en dépend. Ainsi, si chacun 
argumente et apporte des preuves, les érudits ne doivent en aucun 
cas essayer d’étaler leur intelligence ni leurs connaissances en matière 
de halakha, car cela va à l’encontre du maintien du monde, que Dieu 
préserve.

Pour savoir si l’intention des parties qui discutent est désintéressée, il 
faut vérifier si, à l’issue de la discussion, la paix règne de nouveau entre 
elles, ainsi qu’expliquent nos sages dans la Guémara (Kiddouchine 
30 sur les mots (Bamidbar 21, 14) : « Vaheb en Soufa ». D’après leurs 
commentaires, le rav et l’élève, qui débattent de halakha au point de 
devenir des ennemis, ne doivent pas se séparer tant qu’ils ne sont 
pas redevenus amis. C’est pourquoi le Tana précise ici que le monde 
tient sur la vérité, la justice et la paix, c’est-à-dire que, bien que les 
enseignants en Torah aient l’obligation de rendre une sentence vraie, 
ils sont obligés de vivre en paix les uns avec les autres. Par contre, 
si haine et disputes s’ensuivent, cela montre que, dès le départ, 
l’intention n’était pas désintéressée. Il ne s’agit alors pas d’un jugement 
de vérité, mais de mensonge.



OR HAHAIM HAKADOCH
Se tenir debout… et prier : la clé de la sérénité

ה  ר יַעֲשֶׂ בוּ וּרְאוּ אֶת־יְשׁוּעַת ה’ אֲשֶׁ ירָאוּ הִתְיַצְּ ה אֶל־הָעָם אַל־תִּ וַיֹּאמֶר מֹשֶׁ
לָכֶם הַיּוֹם )שמות יד, יג(

« Moshé dit au peuple : “N’ayez pas peur, tenez-vous fermes 
et voyez la délivrance de Hachem qu’Il accomplira pour vous 
aujourd’hui.” » (Exode 14, 13)

Le Or HaHaïm s’interroge: Moshé voulait encourager les Bné Israël 
dans un moment critique, la mer devant eux, les Égyptiens derrière 
eux, aucune issue visible. Dès lors, pourquoi ne s’est-il pas contenté 
de dire : « Voyez la délivrance de Hachem » ? Pourquoi a-t-il ajouté 
ce mot énigmatique: « ּבו ? « tenez-vous debout – הִתְיַצְּ

Le Tsadik explique: Moshé a voulu leur dire de se tenir debout… en 
prière.

Voyant le peuple submergé par l’angoisse et la confusion, Moshé leur 
a proposé un chemin vers la stabilité intérieure: se présenter devant 
Hachem dans la prière. C’est cela, le sens profond de « ּבו .« הִתְיַצְּ

Combien de fois nous retrouvons-nous dans des situations 
similaires ?

Le téléphone n’arrête pas de sonner, les demandes s’accumulent, 
plusieurs rendez-vous nous attendent, et voilà que nous sommes 
coincés dans un embouteillage interminable… Sans parler des 
urgences à régler avant le lendemain.

Qui ne serait pas prêt à payer cher pour quelques minutes de 
stabilité, pour un instant de calme, un souffle de sérénité, une île de 
paix au milieu du tumulte ?

La Torah nous révèle un secret extraordinaire : ce refuge existe.

Et il est accessible au moins trois fois par jour.

Le Or HaHaim nous enseigne que le temps de la prière est un temps 
de stabilité. La prière apaise l’âme, calme l’esprit et redonne à 
l’homme son équilibre intérieur.

Sachons saisir ces instants précieux. Quand tout vacille autour de 
nous, se tenir debout devant Hachem, c’est déjà commencer à voir 
Sa délivrance.

BEN ICH HAI
Se souvenir et remercier :

la reconnaissance totale envers Hachem
מִצְרָיִם… )שמות ט״ו, ל״א( ה ה’ בְּ ר עָשָׂ דֹלָה אֲשֶׁ רָאֵל אֶת־הַיָּד הַגְּ וַיַּרְא יִשְׂ

«  Israël vit la grande main que Hachem avait déployée contre 
l’Égypte… » (Exode 15, 31)

Rabbi Yossef Haïm de Bagdad, le Ben Ich ‘Haï, écrit 
dans son livre Od Yossef ‘Haï (Parachat Bechala’h) un 
enseignement fondamental sur la reconnaissance 
envers Hachem.

De la prière « Nishmat Kol ‘Haï » nous apprenons une 
règle essentielle: lorsque l’homme remercie Hachem pour 

les bienfaits qu’il reçoit aujourd’hui, il doit, en même temps, se 
souvenir et remercier pour tous les miracles qu’Hachem a accomplis 
pour lui depuis toujours. D’où le savons-nous ?

Dans le texte même de « Nishmat Kol ‘Haï », nous disons « De l’Égypte 
Tu nous as délivrés ». Autrement dit, même lorsque nous remercions 
Hachem pour les miracles actuels, nous rappelons aussi la délivrance 
d’Égypte, survenue bien des générations auparavant.

Il en est de même dans le Birkat Hamazon: lorsque nous remercions 
Hachem pour la nourriture qu’Il nous donne chaque jour, nous 
ajoutons également : « pour la bonne, belle et vaste terre que Tu 
as donnée à nos ancêtres ». Nous remercions donc à la fois pour le 
présent et pour les bontés du passé.

perles SUR LA Paracha Ainsi agirent aussi les enfants d’Israël après le passage de la mer. 
Lorsqu’ils se tinrent sur la rive de la mer Rouge pour remercier 
Hachem des miracles de la sortie d’Égypte, ils ne se limitèrent 
pas à ce qu’ils venaient de vivre. Ils louèrent Hachem pour tous 
les miracles, depuis le tout premier qui marqua le début de leur 
délivrance : le sauvetage de Moché Rabbénou des eaux du Nil 
par Batya, la fille de Pharaon.

Nos Sages enseignent que la main de Batya s’allongea 
miraculeusement pour atteindre la corbeille où se trouvait le 
bébé Moché. C’est à cela que fait allusion le verset: « Israël vit 
la grande main », la grande main ne désigne pas seulement la 
puissance d’Hachem en Égypte, mais rappelle aussi cette main 
miraculeusement allongée de Batya.

Au moment où ils se tenaient au bord de la mer, les enfants 
d’Israël se sont souvenus de tous ces miracles, proches et 
lointains, et c’est alors qu’ils entonnèrent le chant de louange et 
de gratitude envers Hachem, pour tout ce qu’Il avait fait.

Il ne faut pas remercier Hachem uniquement pour les miracles 
récents, mais aussi pour ceux qu’Il nous a accordés dans le 
passé. La reconnaissance véritable englobe toute notre histoire, 
du premier bienfait jusqu’au dernier.

ABIR YAAKOV
La parnassa vient du Ciel – 

le secret de la confiance en Hachem
מָיִם…  ה הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן־הַשָּׁ וַיֹּאמֶר ה’ אֶל־מֹשֶׁ

תוֹרָתִי אִם־לֹא )שמות טז, ד( נּוּ הֲיֵלֵךְ בְּ לְמַעַן אֲנַסֶּ

« Hachem dit à Moché : “Voici que Je vais faire pleuvoir pour vous 
du pain depuis le ciel… afin de l’éprouver, pour voir s’il marche 
dans Ma Torah ou non. » (Exode 16,4)

Rabbi Yaakov Abouhatsira écrit dans son ouvrage Pitou’hé 
‘Hotam que ce verset contient un enseignement fondamental 
pour chaque Juif.

La Torah vient nous apprendre que toute personne qui s’engage 
sincèrement dans l’étude de la Torah doit placer sa confiance 
en Hachem, convaincue que c’est Lui qui la nourrira et lui 
accordera sa subsistance. L’homme ne doit pas devenir obsédé 
par la recherche de l’argent ni courir avec avidité derrière les 
biens matériels.

Il ne doit pas se dire: « Quand j’aurai une situation confortable 
et des revenus abondants, alors seulement mon esprit sera libre 
pour étudier la Torah. » Car nos Sages ont déjà mis en garde 
(Pirkei Avot 2,4): « Ne dis pas quand je serai libre, j’étudierai, car 
peut-être ne seras-tu jamais libre. »

La bonne attitude consiste à choisir la voie de la foi et du juste 
équilibre: placer sa confiance en Hachem et se dire que tout 
est entre Ses mains. Ce qui est destiné à l’homme et ce qui lui 
revient lui parviendra de toute façon. Dès lors, il est juste et sage 
de consacrer l’essentiel de ses forces au service de Dieu et à 
l’étude de Sa Torah.

C’est précisément le sens profond du verset: « Voici que Je fais 
pleuvoir pour vous du pain depuis le ciel », Hachem déclare 
clairement: « C’est Moi qui nourris l’homme. » Celui qui place 
sa confiance en Moi pourra étudier la Torah avec sérénité et 
sécurité, sans angoisse excessive pour sa subsistance.

De là découle une leçon précieuse: certes, l’homme doit fournir 
des efforts pour gagner sa vie, comme il est dit: « C’est à la sueur 
de ton front que tu mangeras ton pain ». Mais en parallèle, il doit 
veiller à ne pas investir l’essentiel de son énergie et de son temps 
uniquement dans la parnassa. Car la subsistance de chacun est 
fixée d’avance, dès Roch Hachana. Quoi qu’il en soit, ce qui a été 
décrété du Ciel lui parviendra.

Ainsi, l’homme doit consacrer le cœur de ses forces à l’étude de 
la Torah, qui est l’essentiel, le but ultime et la véritable richesse.



Biographie  

RABBI ITSHAK ABOUHATSIRA 
(...-1912)

Rabbi Itshak Abouhatsira est l’un des grands tsadikim 
enterrés au Maroc, issu de la célèbre et sainte famille 
Abouhatsira, dont les générations ont illuminé le judaïsme 
marocain par leur sainteté, leur érudition et leurs miracles. 
Il est le fils de Rabbi Yaakov Abouhatsira.  Bien que moins 
médiatisé que certains membres de sa famille, Rabbi Itshak 
Abouhatsira est resté dans la mémoire du peuple comme un 
juste discret, un homme de prière profonde et de miracles 
silencieux.

Il vécut au Maroc, principalement dans la région du 
Tafilalet, berceau spirituel de la famille Abouhatsira. Dès 
son plus jeune âge, il fut reconnu pour sa pureté, sa crainte 
du Ciel et son amour sans limite pour la Torah. Il passait 
de longues heures plongé dans l’étude et la prière, souvent 
isolé, recherchant la proximité d’Hachem plus que toute 
reconnaissance humaine.

UN TSADIK CACHÉ, FUYANT LES 
HONNEURS

Rabbi Itshak Abouhatsira faisait partie de ces justes que l’on 
appelle des tsadikim nistarim, des justes cachés. Il refusait 
toute forme de gloire et s’efforçait de rester inconnu. 
Lorsqu’on venait le consulter pour des bénédictions, il 
parlait peu, priait beaucoup et demandait toujours à la 
personne de renforcer sa foi et ses actes.

Un jour les notables de la communauté voulurent lui 
attribuer une fonction officielle de rabbin. Il refusa 
catégoriquement, déclarant: « Le jour où je porterai un 
titre, je perdrai une partie de ma vérité. »

Pour lui, la grandeur d’un homme ne résidait pas dans sa 
position, mais dans la sincérité de son service divin.

LA PUISSANCE DE SA PRIÈRE
Bien qu’il cherchât à rester caché, sa tefila était 
redoutablement puissante. De nombreux témoignages 
rapportent que ses prières étaient exaucées de manière 
presque immédiate. Lors de périodes de sécheresse, les 
habitants du Tafilalet venaient discrètement lui demander 
de prier pour la pluie. Souvent, peu de temps après qu’il se 
soit plongé dans la prière, les nuages apparaissaient.

Une histoire marquante raconte qu’une année de grande 
sécheresse frappait la région. Rabbi Itshak s’isola plusieurs 
heures, récitant des Tehilim avec des larmes. Le soir même, 
une pluie abondante s’abattit sur toute la région. Les anciens 
disaient alors: « Quand Rabbi Itshak prie, le Ciel écoute. »

SA RIGUEUR MORALE ET SA DROITURE
Rabbi Itshak Abouhatsira était connu pour son extrême 
droiture. Il ne supportait aucune injustice, même minime. 
On raconte qu’un homme riche vint lui demander une 

bénédiction pour réussir dans ses 
affaires. Rabbi Itshak lui demanda 
simplement: « Tes affaires sont-
elles propres aux yeux d’Hachem 
? »

Devant le silence de l’homme, il 
refusa de le bénir tant qu’il n’aurait pas 
réparé ses fautes.

Cette exigence morale faisait parfois peur, mais elle inspirait 
surtout un immense respect. Beaucoup disaient qu’aller 
voir Rabbi Itshak, c’était accepter d’entendre la vérité, sans 
détour.

UN AMOUR INFINI POUR LE PEUPLE JUIF
Malgré sa rigueur, Rabbi Itshak Abouhatsira avait un cœur 
plein de compassion. Il aidait les pauvres en secret, laissant 
parfois de la nourriture ou de l’argent devant leur porte 
avant l’aube. Il faisait tout pour que l’aide reste anonyme, 
afin de préserver la dignité des nécessiteux.

Une histoire raconte qu’il vendit un objet personnel 
précieux pour aider une famille surendettée à marier 
leur fille. Lorsqu’on lui demanda pourquoi il s’était privé, 
il répondit: « Si une fille d’Israël pleure, comment puis-je 
dormir tranquille ? »

SA DISPARITION ET SON LIEU DE 
SÉPULTURE

Rabbi Itshak Abouhatsira quitta ce monde dans la sainteté 
et fut enterré au Maroc, dans la région du Tafilalet, non loin 
d’autres membres de la famille Abouhatsira. Sa tombe est 
devenue un lieu de pèlerinage, particulièrement lors de 
sa hiloula. Des juifs du Maroc, d’Israël et du monde entier 
viennent y prier, allumer des bougies et demander des 
délivrances.

De nombreux témoignages font état de miracles après 
sa disparition: guérisons, paix dans les foyers, solutions 
inattendues à des problèmes complexes. Beaucoup disent 
que prier sur sa tombe aide particulièrement pour des 
situations bloquées, nécessitant une intervention divine 
rapide.

SON HÉRITAGE VIVANT
Rabbi Itshak Abouhatsira incarne le modèle du tsadik 
humble, droit et entièrement tourné vers Hachem. Son 
héritage n’est pas fait de discours, mais de vie vécue dans la 
vérité, la prière et l’amour du prochain.

Aujourd’hui encore, son nom est prononcé avec respect 
et émotion par ceux qui recherchent une foi simple et 
authentique. Son message traverse les générations :

La véritable grandeur se cache dans l’humilité, et la vraie 
force naît de la prière sincère.

Cette année sa hiloula tombe le dimanche 1 février. Que son 
mérite nous protège.



La Parachat Bechala’h raconte l’un des moments 
les plus extraordinaires de toute l’histoire du 
peuple juif: la sortie d’Égypte se poursuit, mais le 
chemin vers la liberté n’est pas simple. À travers 
cette paracha, la Torah nous enseigne la confiance 
en Dieu, la gratitude, et l’importance de ne jamais 
perdre espoir, même quand tout semble impossible.

LE DÉPART D’ÉGYPTE
Après les dix plaies, Pharaon accepte enfin de laisser partir 
les Bné Israël. Le peuple sort d’Égypte joyeux, mais aussi 
inquiet. Ils ne sont pas encore libres dans leur cœur. Hachem 
ne les fait pas passer par le chemin le plus court, car Il sait 
que le peuple pourrait avoir peur en voyant la guerre. Il les 
conduit donc par le désert, pour leur apprendre à Lui faire 
confiance.

Moché prend avec lui les ossements de Yossef qui avait 
demandé que son corps soit emporté hors d’Égypte lorsque 
les Juifs seraient libérés. Cela montre l’importance de tenir 
ses promesses.

Hachem accompagne le peuple jour et nuit: une colonne de 
nuée le jour pour les protéger du soleil, et une colonne de feu 
la nuit pour les éclairer.

LA TRAVERSÉE DE LA MER ROUGE
Mais Pharaon regrette d’avoir libéré les Juifs. Il lance son 
armée à leur poursuite. Les Bné Israël se retrouvent coincés: 
devant eux la mer Rouge, derrière eux l’armée égyptienne.

Le peuple a peur. Certains crient, d’autres se plaignent. Mais 
Moshé leur dit: « N’ayez pas peur, Hachem combattra pour 
vous ! »

Alors Hachem ordonne à Moché de lever son bâton. La mer 
s’ouvre en deux, et les Bné Israël traversent à pied sec, entre 
deux murs d’eau gigantesques. Quand les Égyptiens tentent 
de les suivre, la mer se referme sur eux. Le peuple est sauvé !

LE CHANT DE LA MER
Après ce grand miracle, Moché et le peuple chantent un 
magnifique chant de louange appelé Chirat Hayam. Myriam, 
la sœur de Moshé, entraîne les femmes avec des tambourins. 

Tous remercient Hachem pour les miracles qu’Il a accomplis.

Cela nous apprend qu’il est important de remercier Dieu, et 
pas seulement de Lui demander de l’aide.

L’EAU AMÈRE ET LA PATIENCE
Après la mer Rouge, le peuple avance dans le désert. Mais 
rapidement, il n’y a plus d’eau. Lorsqu’ils trouvent enfin de 
l’eau, elle est amère et impossible à boire. Le peuple se plaint 
encore.

Hachem montre à Moché un morceau de bois qu’il jette dans 
l’eau, et l’eau devient douce. Dieu enseigne ainsi au peuple 
que même ce qui paraît mauvais peut devenir bon avec la foi 
et la patience.

LA MANNE : LE PAIN DU CIEL
Ensuite, les Bné Israël ont faim. Hachem leur envoie alors un 
miracle quotidien : la manne, une nourriture qui tombe du ciel 
chaque matin. Chacun reçoit exactement ce dont il a besoin, 
ni plus ni moins.

Mais Hachem donne une règle importante: Il est interdit 
de garder la manne pour le lendemain. Et le vendredi, une 
double portion tombe pour Chabbat, car la manne ne tombe 
pas le jour du Chabbat.

Cela apprend au peuple à faire confiance à Hachem chaque 
jour et à respecter le Chabbat.

L’EAU DU ROCHER
Une nouvelle fois, le peuple manque d’eau et se plaint. 
Hachem demande à Moché de frapper un rocher, et de l’eau 
en sort pour tous. Malgré les difficultés, Hachem continue de 
s’occuper de Son peuple.

LA GUERRE CONTRE AMALEK
À la fin de la paracha, le peuple d’Israël est attaqué par 
Amalek. Moché monte sur une colline et lève les mains vers 
le ciel. Tant que ses mains sont levées, le peuple gagne. 
Quand elles se baissent, Amalek reprend le dessus.

Cela montre que la victoire ne vient pas seulement de la 
force, mais surtout de la prière et de la foi en Dieu.

PARACHAT BECHALA’H



Réponses :1-B, 2-C, 3-B, 4-C, 5-A, 6-B, 7-B, 8-A, 9-C, 10-B

1. Pourquoi Hachem n’a-t-Il pas fait passer les Bné Israël par le 
chemin le plus court ?

 Les CananéensA

B

C

 Amalek

 Pharaon

2. Qui a poursuivi les Bné Israël après leur sortie d’Égypte ?

3. Que se trouvait devant les Bné Israël lorsqu’ils furent 
poursuivis ?

 Une montagneA

B

C

 La mer Rouge

 Une ville

4. Comment les Bné Israël ont-ils traversé la mer Rouge ?

 En bateauA

B

C

 En nageant

 À pied sec

5. Comment s’appelle le chant chanté après la traversée de la 
mer ?

 Chirat Hayam

 Sarah

 Le pain sacré

 Vendredi

 D’un puits

 Il combattait

A

A

A

A

A

A

B

B

B

B

B

B

C

C

C

C

C

C

 Hallel

 Myriam

 La manne

 Dimanche

 D’un nuage

 Il priait les mains levées

 Shir hashirim

 Tsipora

 Le blé céleste

 Chabbat

 D’un rocher

 Il fuyait

6. Qui a conduit les femmes dans le chant ?

7. Comment s’appelait la nourriture qui tombait du ciel ?

8. Quel jour recevait-on une double portion de manne ?

9. D’où est sortie l’eau pour le peuple dans le désert ?

10. Que faisait Moché pendant la guerre contre Amalek ?

 Parce qu’il était dangereuxA

B

C

 Pour leur apprendre la confiance

 Parce que Moché s’est trompé

HALAH'A DE LA SEMAINE

1.	 Je suis le premier à attaquer Israël 
juste après les miracles… pour 

“refroidir” la foi et la confiance. Qui suis-je ?  
Réponse: Amalek

2. Je suis sucré comme du miel, je tombe du 
ciel, et on ne peut pas me garder pour 

demain (sauf un jour spécial). Qui suis-je ? 
Réponse: la Manne

3. Je suis une source d’eau… mais on ne 
peut pas me boire tant qu’on ne m’a pas 

“adoucie”. Qui suis-je ?  
Réponse: Mara (les eaux amères)

Devinettes

DÉFINITION DU KELI RICHON PENDANT 
CHABBAT
Le récipient dans lequel un aliment 
a cuit ou a été chauffé sur le feu ou 
sur une plaque est appelé keli richon, 
même après qu’on l’ait retiré du feu 
ou de la plaque, tant qu’il est encore 
très chaud, au point que la main se 
retire à cause de la chaleur ou qu’il est 
impossible d’y laisser le doigt.
Il est interdit d’y introduire un aliment susceptible de 
cuire, car le keli richon cuit par la chaleur provenant du 
feu, ce qui constitue un interdit de la Torah.
Il est également interdit d’y ajouter de l’eau. C’est pourquoi, 
si quelqu’un goûte un plat contenu dans la marmite et le 
trouve trop salé, il lui est interdit d’y ajouter de l’eau afin 
d’en atténuer le goût.
De même, s’il souhaite y mettre un œuf, celui-ci risque 
de cuire par la chaleur du plat, ce qui constitue une 
transgression de l’interdit de cuisson.

Versement depuis un keli richon
Un keli richon, puisque le plat qui s’y trouve est très chaud, 
a la capacité, tant que la main s’en retire, de cuire un autre 
aliment par la force du versement. Cette cuisson n’affecte 
que la couche extérieure de l’aliment, appelée kedei kelipah, 
c’est-à-dire une fine couche d’environ un millimètre.
C’est pourquoi il est interdit de verser de l’eau chaude 
provenant d’un keli richon sur des feuilles de thé ou sur 
des sachets de thé. Cependant, si le thé a déjà été cuit 
avant Chabbat et que son extrait s’est épuisé, il est permis 
de verser dessus de l’eau chaude. Même si, avant Chabbat, 
l’eau bouillante n’a été versée dessus que par versement, il 
reste permis de verser à nouveau de l’eau chaude pendant 
Chabbat, car il n’y a pas de cuisson après cuisson pour un 
aliment sec.



05
4.

84
.0

1.
72

1

 Mots mêlés
Trouve les 10 mots cachés dans la grille. 

Égyptiens   Prière    Mer    Nuées     Manne     Amalek     
Mara     Nahchon    Chabbat    Chira

D N G X S P R K D N X D A A N

D Q E G Y P T I E N S D V M A

C S P C S P U U H W L E C S H

K W N R Z S T Y W F E N U M C

P I C H A B B A T M R N P X H

C M L O X Z M A S B U A A S O

E S H L W C L K R A P M D Z N

R U J E N S R N H A A W C T M

E I U M E O E C O C M T P A F

I T L R W J K E E V A R T D K

R Y Y E V E U T U A M V M J D

P C R T L J E N A N Q P O I G

G I Z A T Y W A E C G F C Q R

F B M W Y L M Z A R I H C Y N

K A P P Q V O J B H C V R E M


