‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Terah

[l est écrit dans notre Paracha: «Comme
Pharaon approchait, les Enfants d’Israél
levérent les yeux et voici que I'Egyptien
voyageait derriére eux; remplis d’effroi,
les Enfants d’Israél jetérent des cris vers
I’Eternel» (Chémot 14, 10). Rachi
commente «voyageait (au singulier)
derriére eux»: «D’un seul coeur, comme
un seul homme (Bélev E’had, Kélch
E’had)» Dans la Paracha de Yitro, a
propos du campement des Enfants
d’lsraél au pied du Mont Sinai, en
préparation de la réception de la Thora,
nous trouvons un commentaire similaire
du grand exégete. Il est dit: «Partis de
Refidim, ils (les Enfants d’lsraél)
entrérent dans le désert de Sinai et y
camperent, Israél y campa en face de la
montagne» (Chémot 19, 2), et Rachi de
commenter |'expression  «Israél 'y
campa»: «Comme un seul homme,
d’un seul coeur (Kélch E’had, Bélev
E’had)», termes similaires au
commentaire précédent, mais en ordre
inversé. L'expression «comme un seul
homme» souligne 'unité du peuple: ses
membres ne se percoivent pas comme
des individus distincts et séparés, mais
comme les membres d’'un méme corps.
L'expression «d’un seul cceur», quant a
elle, indique l'unité des aspirations du
peuple: tous ceuvrent pour un méme
but et partagent un méme désir, une
méme aspiration. C’est |a que réside la
différence entre Iinterprétation de
Rachi de notre Paracha et son
interprétation de la Paracha de Yitro. Il
convient d’expliquer la raison de cette
différence. Il n’existait pas de véritable
unité parmi les Egyptiens. Dans leur
méchanceté, ils étaient divisés en
différentes classes: le Pharaon, ses
serviteurs, ses magiciens, les grands et
petits Réchaim. Pourtant, dans cette
persecutlon les Egyptlens étaient tous
unis: ils partageaient la haine des
Enfants d’Israél et le désir de les
persécuter et de leur nuire; et c’est cette
aspiration commune qui les amenait a
se considérer «ccomme un seul hommen.
Rachi interprete donc ce passage
comme signifiant que les Fgyptiens
poursuivirent les Enfants d’Israél «d’un

BECHALA’H

seul cceur, comme un seul homme»:
C’était I'aspiration commune de tous
les Egyptiens («d’un seul cceur») qui
engendra parmi eux un sentiment
d’unité («comme un seul homme»). En
revanche, lorsque les Enfants d’Israél
camperent au mont Sinai, une véritable
unité régnait parmi eux. A cette heure
solennelle, I'unité inhérente au plus
profond de I'ame des Béné Israél se
révéla, et ils se sentirent «comme un
seul homme» dans leur essence méme.
Et pas seulement en raison de leurs
désirs et aspirations communs. C’est
cette unité qui a fait naitre en leurs
ceeurs le désir et |'aspiration de recevoir
la Thora, «d’un seul cceur». Clest
pourquoi, dans la Paracha de Yitro, on
lit «<comme un seul homme, d’un seul
coeur»: C'est I'unité des Enfants d’Israél
(«ccomme un seul homme») qui a
engendré le désir commun de recevoir
la Thora («d’un seul coeur»). Au pied du
Mont Sinai, apreés avoir été perfectionnés
durant les quarante-neuf jours du Omer

période au cours de laquelle ils
comptérent avec empressement les
jours les séparant du Don de la Thora,
Les Enfants d’Israél bénéficierent d'un
grand raffinement de leurs traits de
caracteres (Midot) — engendrant une
unité parfaite, qui leur a donné une
compréhension profonde du sens des
Mitsvot. En effet, le Zohar enseigne (l,
170a) que les  six-cent-treize
Commandements de la Thora — deux-
cent-quarante-huit positifs et trois-cent-
soixante-cinq négatifs, correspondent
aux 248 membres du corps et 365 nerfs
Ainsi, juste en examinant les membres
de notre corps nous pouvons, si nos
Midot sont suffisamment raffinées,
savoir par nous-méme quelle sont les
Mitsvot qui expriment laVolonté divine,
a linstar des Patriarches qui
accomplirent toutes les Mitsvot avant
méme qu’elles ne soient données.
Aussi, lorsque nous disons dans la
Haggadah: «S’Il nous avait approché
devant le Mont Sinai et ne nous avait
pas donné la Thora, cela nous aurait
suffi — Dayénou!», cela veut dire qu’au
pied du Mont Sinai, les Enfants d’Israél

«Pourquoi le partage de la Mer des Joncs est-il appelé par nos Sages
‘déchirure mymp' plutét que ‘division nypa’'?»

DS sty
8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8§Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénais  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili

‘Horaires de Chabbat

‘Hadlakat ‘Nérot: 17h26 ,L
Motsaé Chabbat: 18h37 7

1) Il est interdit de jeGner le jour du 15
Chevat. De méme un marié et une mariée
ne jelineront pas ce jour-la. On ne dit pas
le Vidoui (confession) et Néfilat Apaim
(supplications) le 15 Chevat et la veille a
Min’ha et s’il tombe un Chabbath on ne
dira pas Sidkatkha a Min’ha. Certains ont
I’habitude  d’étudier des  passages
particuliers le soir de Tou BiChevath. lls
lisent dans le Zohar des passages en
rapport avec le jour de Tou BiChevath.
2) Le soir de Tou BiChevath, nous avons la
tradition de consommer de nombreux
fruits. Il est donc bénéfique de se
remémorer les principales Halakhot
relatives aux Bérakhot sur les fruits, afin
de respecter I’ordre exigé par la Halakha.
LaThora vante les qualités du Pays d’Israél,
a travers le verset: «Un Pays ou il y a le
blé, I'orge, la vigne, la figue, la grenade.
Un Pays ou il y a l'olive et le miel (la
datte)» (Dévarim 8, 8). Ces fruits sont
prioritaires sur n’importe quelle autre
espece de fruit de I'arbre, concernant la
Bérakha. Ainsi, si sont présentes des
pommes et des dattes. La datte faisant
partie de la catégorie des «sept especes»
mentionnées dans le verset, contrairement
aux pommes, on doit donc choisir la datte
pour réciter la Bérakha de Boré Péri Ha’éts
et consommer ainsi la pomme sans
Bérakha.
3) Les «sept espéces» mentionnées dans le
verset ont elles-mémes un ordre de
priorité. Le premier fruit qui apparait dans
le verset est prioritaire sur les autres, par
exemple, les raisins sont prioritaires sur
les figues, car le raisin est mentionné
avant la figue. Il faut aussi tenir compte
d’un autre parametre de priorité. En effet,
dans le verset, le mot Erets (Pays) apparait
deux fois. Ainsi, les dattes sont prioritaires
sur les raisins, car la datte (miel) est en
deuxieéme position apres le deuxieme mot
Erets, alors que le raisin (vigne) ne vient
qu’en troisieme position apres le premier
mot Erets. Les dattes sont donc également
prioritaires sur la figue et la grenade, car
I"importance du fruit est évaluée selon sa
proximité avec le mot Erets figurant dans
le verset.

D’aprés Yalkout Yossef Moadim

8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna & Léonie Dabia Bat Julie Débora




ont atteint un raffinement faisant ainsi coincider leur unité
personnel si élevé que de facto, ils avec 'unité divine.
avaient déja compris d’eux-mémes
toutes les Mitsvot de la Thora,

‘le Reécit du Chabbat

Rabbi Pin’has Ben Yair, le célebre Tana, voyageait souvent au loin pour racheter des
prisonniers Juifs des paiens. Cette Mitsva lui était tres précieuse, et il n'y épargnait ni
force, ni temps. Il se réjouit un jour de profiter de la compagnie d’un Juif dans son voyage.
Celui-ci était aussi en chemin pour une Mitsva: il transportait une charge précieuse de
blé destiné a des Matsot pour la féte de Pessa’h. Sur leur route, ils rencontrerent plus tard
un troisiéme compagnon qui était, lui, un marchand arabe. Ils voyagerent tous trois a dos
d’ane, arriverent au bord du fleuve Guinar. lls furent surpris de voir qu’il avait débordé
sur ses rives. Le courant était devenu si fort qu’il emportait tout sur son chemin. Le fleuve
dévalait la pente a grands flots. Les voyageurs devaient donc renoncer a le traverser a dos
d’ane, ou a la nage. Il ny avait non plus aucun pont en vue. Mais Rabbi Pin’has Ben Yair
était tres pressé. Il devait arriver le plus rapidement possible pour racheter les prisonniers.
Attendre c’était mettre leur vie en danger! Il se tint donc au bord du fleuve, et s’exclama:
«Fleuve Guinai! Fends tes eaux en deux, que je puisse te traverser! Je suis en chemin
pour une Mitsva urgente, je dois sauver des prisonniers Juifs!» D’entre le tumulte du
ruissellement des eaux, on entendit soudain une voix: «Toi, tu t’empresses d’accomplir
la volonté de ton Créateur, moi aussi! D-ieu m’a ordonné de déverser mes eaux dans la
mer, et je dois le faire promptement! Rien ne te garantit que tu ne réussisses, toi, dans ta
mission. Qui sait si tu parviendras a accomplir la Mitsva de racheter les prisonniers? Moi
par contre, je suis sir de remplir I'ordre que D-ieu m’a donné! Mes eaux coulent sans
aucun doute a la mer! Ma Mitsva a donc la préférence sur la tienne! Je ne pourrai pas
suspendre le cours de mes eaux pour toi!» Rabbi Pin’has menaga: «Si tu ne fends pas tes
eaux pour me laisser passer, je décréterai que tu t’asseches pour toujours!» A ce moment,
I'eau qui se trouvait au-dela de Rabbi Pin’has continua a couler a grands flots jusqu’a la
mer. Mais I'eau qui dévalait la pente, s’arréta aux pieds de Rabbi Pin’has et se dressa en
un mur élevé pour le laisser passer. Quand le Tana arriva sur la rive opposée, il remarqua
le désarroi du Juif qui transportait le blé. Si les grains mouillaient, il ne pourrait plus en
cuire des Matsot, elles seraient ‘Hamets, interdites pour Pessa’h. Rabbi Pin’has s’adressa
a nouveau au fleuve, et lui dit: «Cet homme est aussi en chemin pour accomplir une
Mitsva. Arréte tes eaux aussi pour luil» Le Juif passa lui aussi sur le lit asséché du fleuve a
la rive opposée. Seul le marchand arabe était resté dans la peine. Rabbi Pin’has demanda
un miracle aussi pour lui: «Fleuve Guinai! Laisse donc passer aussi ce marchand arabe!
Il est notre compagnon de voyage. Que dira-t-on? Que nous I’avons délaissé quand il se
trouvait en difficulté!?» l'arabe arriva lui aussi a |’autre rive grace au Tana, puis le fleuve
reprit son cours et son tumulte. (D’aprés ‘Houlin 7a)

Collel

Nos Sages rapportent deux enseignements montrant le caractere «difficile» du grand
miracle surnaturel de I'ouverture de la Mer des Joncs: 1) [A propos de la subsistance
matérielle]: «Assurer la subsistance de I'homme est aussi difficile que de déchirer les eaux
de la Mer des Joncs o & ppps (KéKriyat Yam Souf — littéralement: «comme la déchirure
de la Mer des Joncs»), car il est dit (Psaumes, 136:25): ‘Il donne du pain a toute créature’
(Téhilim 136, 25) et juste 4 coté (verset 13), il est dit: ‘A Celui qui fendit en deux la mer des
Joncs’» [Pessa’him 118a]. 2) [A propos du mariage]: «/l est aussi difficile de marier les gens
que de déchirer la Mer des Joncs sy & mps) - KéKriyat Yam Souf)» [Sotah 2a]. Nous
constatons que lorsque nos Sages, dans le Talmud, font référence a I'ouverture de la Mer,
ils emploient le terme 7P (Kriya — déchirure), alors que nous trouvons aucune occurrence
de ce mot, dans la Thora, a propos de cet évenement de la Sortie d’Egypte, mais plutdt le
terme de mpa (Békiya — division), comme dans: «Dirige ta main vers la mer et divise-la
R (Ouvka’éhou)» (Chémot 14, 16) ou «Et les eaux furent divisées D01 Wwpan
(Va’ibakéhou)» (Chémot 14, 21). Aussi, pourquoi nos Sages ont-ils choisi de ne pas
mentionner dans le Talmud le terme m*pa (Békiya — division) mais plutét le terme g*p
(Kriya — déchirure)? Le ‘Hidouché Harim explique que le mot m*pa (Békiya — division) fait
référence a un piéce unique qui a été fendue en deux partie. En revanche, le terme m*p
(Kriya — déchirure) se réfere aussi a une piece divisée en deux morceaux qui ont été
rapiécés puis décollés. Ainsi, le Rambam enseigne [Lois du Chabbath 10, 11]: «... Celui
qui sépare des papyrus collés ou des peaux collés ensemble, c’est un dérivé de ‘déchirer
9P (Koré’a)' et il est coupable, si son intention n’est pas seulement destructive.» Le
‘Hidouché Harim (le grand-pere du Sfat Emet) nous explique donc que si nos Sages ont
choisi le terme de «déchirer» plutdt que «diviser», c’est pour nous enseigner que la Mer,
qui s’est fendue une premiére puis est revenue a son état premier («diviser»), peut de
nouveau se diviser pour chacun d’entre nous («déchirer»), du moment que nous en ayant
le mérite. Or, vu la «difficulté» du miracle de I'ouverture de la Mer, on pourrait désespérer
de recevoir une bonne Parnassa (subsistance) ou un bon Zivoug (conjoint). Cependant, le
mérite est tout a fait accessible (et donc il n’y a pas lieu de désespérer), puisque selon la
tradition, Datan et Aviram, ont bénéficié d’'une seconde ouverture de la Mer (une
«déchirure»), malgré le fait qu’ils étaient mécréants (voir le Dvar Thora pour plus de détail),
pour la raison qu’ils étaient les surveillants juifs qui recevaient des coups pour le compte
des Béné Israél. C'est précisément grace a ce mérite, celui de se sacrifier pour le Peuple
Juif, qu’ils n"ont pas péri durant la Plaie de I'Obscurité et que la Mer s’est «déchirée» pour
eux. C'est ce comportement qui consiste a faire du bien a son prochain, parfois a son
propre détriment, a 'instar de Datan et Aviram, que |'on peut mériter la «déchirure de la
Mer» ou son équivalent: une bonne Parnassa (subsistance) ou un bon Zivoug (conjoint). Tel
est le secret qu’a voulu nous dévoiler le ‘Hidouché Harim.

Ja perle du Chabbath

L’homme est comparé a I'arbre fruitier, comme il
est dit: «Car I’'homme est [-t-ill un arbre du champ
[2]» [Dévarim 20,19]. Tout comme |’arbre croit,
["homme grandit physiquement et spirituellement.
Les fruits qu’il produit sont ses enfants et ses
bonnes actions (voir Rachi début de la Paracha de
Noa’h). Aussi, nos Sages enseignent-ils: «Une
personne dont la sagesse dépasse ses bonnes
actions est comparée a un arbre dont les branches
sont nombreuses, mais les racines clairsemées. Le
vent souffle, le déracine et le retourne. Mais une
personne dont les bonnes actions dépassent sa
sagesse est comparée a un arbre dont les branches
sont peu nombreuses, mais dont les racines sont
nombreuses. Méme si tous les vents du monde
venaient a souffler, ils ne seraient pas en mesure
de le faire chuter» [Avot 3, 22]. Cependant,
l'larbre a l’avantage d’étre quasi-éternel
contrairement a I’homme, comme le décrit
magistralement Job: «L’homme, né de la femme,
n’a que peu de jours a vivre, et il est rassasié de
troubles. Comme la fleur, il pousse et se flétrit; il
fuit comme l"'ombre et n‘a point de durée. ...Car
pour l'arbre, il est encore de l'espoir; si on le
coupe il peut encore repousser, les rejetons ne lui
manquent pas...» [Job 14, 1-11]. Cependant,
quand I’"homme étudie la Thora nuit et jour,
Hachem lui transmet, d’'une certaine maniere, la
longévité et la force de I’arbre, comme I’enseigne
le roi David: «Mais qui trouve son plaisir dans la
voie de I’Eternel, et médite cette Loi jour et nuit,
sera comme un arbre planté auprés des cours
d’eau, qui donne ses fruits en leur saison, et dont
les feuilles ne se flétrissent point, tout ce qu'’il fera
réussira.» [Téhilim 1,1-3]. Le Zohar (IlI, 202)
explique que I’arbre comporte sept éléments; des
racines, des écorces, un tronc, des branches, des
feuilles, des fleurs et des fruits. Ces sept aspects
de l'arbre, dit le Zohar, correspondent aux
soixante-dix années de vie octroyées a I’"homme
(soixante-dix ans qui font sept décennies
correspondant aux sept jours de la semaine). La
Guémara [Taanit 7a], au nom de Rabbi Yo’hanan,
enseigne: «Quel est le sens de ce qui est écrit:
‘Car I’'homme est un arbre du champ’? Est-ce que
I’"homme est un arbre du champ? En fait ce verset
compare I’"homme a ['arbre dans le sens de ce qui
est écrit a propos d’un arbre fruitier: ‘Car tu en
mangeras mais tu ne l'abattras pas’, et aussi dans
le sens de ce qui est écrit concernant un arbre qui
ne porte pas de fruit: ‘Tu le détruiras et tu
I"abattras’. Comment cela? S’il s’agit d’un érudit
en Thora vertueux: tu mangeras (tu étudieras
aupres) de lui, et tu ne I'abattras pas (tu ne le
fuiras pas). Mais s’il s’agit d’un érudit en Thora qui
n’est pas vertueux: tu le détruiras et I’abattras (tu
le fuiras).» Le Tsaddlik est I’Arbre par excellence.
Ses éleves se distinguent par leur attachement
envers leur maitre. Il y a ceux, qui comme les
feuilles, se séparent facilement, ceux, qui comme
les branches, lui sont plus solidement attachés et
ceux qui comme les racines lui sont éternellement
fideles [Likouté Moharan].



