
Il est écrit dans notre Paracha: «Comme 
Pharaon approchait, les Enfants d’Israël 
levèrent les yeux et voici que l’Égyptien 
voyageait derrière eux; remplis d’effroi, 
les Enfants d’Israël jetèrent des cris vers 
l’Éternel» (Chémot 14, 10). Rachi 
commente «voyageait (au singulier) 
derrière eux»: «D’un seul cœur, comme 
un seul homme (Bélev E’had, KéIch 
E’had)» Dans la Paracha de Yitro, à 
propos du campement des Enfants 
d’Israël au pied du Mont Sinaï, en 
préparation de la réception de la Thora, 
nous trouvons un commentaire similaire 
du grand exégète. Il est dit: «Partis de 
Refidim, ils (les Enfants d’Israël) 
entrèrent dans le désert de Sinaï et y 
campèrent, Israël y campa en face de la 
montagne» (Chémot 19, 2), et Rachi de 
commenter l’expression «Israël y 
campa»: «Comme un seul homme, 
d’un seul cœur (KéIch E’had, Bélev 
E’had)», termes similaires au 
commentaire précédent, mais en ordre 
inversé. L’expression «comme un seul 
homme» souligne l’unité du peuple: ses 
membres ne se perçoivent pas comme 
des individus distincts et séparés, mais 
comme les membres d’un même corps. 
L’expression «d’un seul cœur», quant à 
elle, indique l’unité des aspirations du 
peuple: tous œuvrent pour un même 
but et partagent un même désir, une 
même aspiration. C’est là que réside la 
différence entre l’interprétation de 
Rachi de notre Paracha et son 
interprétation de la Paracha de Yitro. Il 
convient d’expliquer la raison de cette 
différence. Il n’existait pas de véritable 
unité parmi les Égyptiens. Dans leur 
méchanceté, ils étaient divisés en 
différentes classes: le Pharaon, ses 
serviteurs, ses magiciens, les grands et 
petits Réchaïm. Pourtant, dans cette 
persécution, les Égyptiens étaient tous 
unis: ils partageaient la haine des 
Enfants d’Israël et le désir de les 
persécuter et de leur nuire; et c’est cette 
aspiration commune qui les amenait à 
se considérer «comme un seul homme». 
Rachi interprète donc ce passage 
comme signifiant que les Égyptiens 
poursuivirent les Enfants d’Israël «d’un 

seul cœur, comme un seul homme»: 
C’était l’aspiration commune de tous 
les Égyptiens («d’un seul cœur») qui 
engendra parmi eux un sentiment 
d’unité («comme un seul homme»). En 
revanche, lorsque les Enfants d’Israël 
campèrent au mont Sinaï, une véritable 
unité régnait parmi eux. À cette heure 
solennelle, l’unité inhérente au plus 
profond de l’âme des Béné Israël se 
révéla, et ils se sentirent «comme un 
seul homme» dans leur essence même. 
Et pas seulement en raison de leurs 
désirs et aspirations communs. C’est 
cette unité qui a fait naître en leurs 
cœurs le désir et l’aspiration de recevoir 
la Thora, «d’un seul cœur». C’est 
pourquoi, dans la Paracha de Yitro, on 
lit «comme un seul homme, d’un seul 
cœur»: C’est l’unité des Enfants d’Israël 
(«comme un seul homme») qui a 
engendré le désir commun de recevoir 
la Thora («d’un seul cœur»). Au pied du 
Mont Sinaï, après avoir été perfectionnés 
durant les quarante-neuf jours du Omer 
– période au cours de laquelle ils 
comptèrent avec empressement les 
jours les séparant du Don de la Thora, 
Les Enfants d’Israël bénéficièrent d’un 
grand raffinement de leurs traits de 
caractères (Midot) – engendrant une 
unité parfaite, qui leur a donné une 
compréhension profonde du sens des 
Mitsvot. En effet, le Zohar enseigne (I, 
170a) que les six-cent-treize 
Commandements de la Thora – deux-
cent-quarante-huit positifs et trois-cent-
soixante-cinq négatifs, correspondent 
aux 248 membres du corps et 365 nerfs 
Ainsi, juste en examinant les membres 
de notre corps nous pouvons, si nos 
Midot sont suffisamment raffinées, 
savoir par nous-même quelle sont les 
Mitsvot qui expriment la Volonté divine, 
à l’instar des Patriarches qui 
accomplirent toutes les Mitsvot avant 
même qu’elles ne soient données. 
Aussi, lorsque nous disons dans la 
Haggadah: «S’Il nous avait approché 
devant le Mont Sinaï et ne nous avait 
pas donné la Thora, cela nous aurait 
suffi – Dayénou!», cela veut dire qu’au 
pied du Mont Sinaï, les Enfants d’Israël 

Le feuillet de la Communauté 
Sarcelles

Béchala’h
13 Chévat 5786

31 Janvier 
2026
344

Horaires de Chabbat

Hadlakat Nérot:  17h26
Motsaé Chabbat: 18h37

Dvar Torah Béchala’h

1) Il est interdit de jeûner le jour du 15 
Chevat. De même un marié et une mariée 
ne jeûneront pas ce jour-là. On ne dit pas 
le Vidouï (confession) et Néfilat Apaïm 
(supplications) le 15 Chevat et la veille à 
Min’ha et s’il tombe un Chabbath on ne 
dira pas Sidkatkha à Min’ha. Certains ont 
l’habitude d’étudier des passages 
particuliers le soir de Tou BiChevath. Ils 
lisent dans le Zohar des passages en 
rapport avec le jour de Tou BiChevath.   
2) Le soir de Tou BiChevath, nous avons la 
tradition de consommer de nombreux 
fruits. Il est donc bénéfique de se 
remémorer les principales Halakhot 
relatives aux Bérakhot sur les fruits, afin 
de respecter l’ordre exigé par la Halakha. 
La Thora vante les qualités du Pays d’Israël, 
à travers le verset: «Un Pays où il y a le 
blé, l’orge, la vigne, la figue, la grenade. 
Un Pays où il y a l’olive et le miel (la 
datte)» (Dévarim 8, 8). Ces fruits sont 
prioritaires sur n’importe quelle autre 
espèce de fruit de l’arbre, concernant la 
Bérakha. Ainsi, si sont présentes des 
pommes et des dattes. La datte faisant 
partie de la catégorie des «sept espèces» 
mentionnées dans le verset, contrairement 
aux pommes, on doit donc choisir la datte 
pour réciter la Bérakha de Boré Péri Ha’èts 
et consommer ainsi la pomme sans 
Bérakha.
3) Les «sept espèces» mentionnées dans le 
verset ont elles-mêmes un ordre de 
priorité. Le premier fruit qui apparaît dans 
le verset est prioritaire sur les autres, par 
exemple, les raisins sont prioritaires sur 
les figues, car le raisin est mentionné 
avant la figue. Il faut aussi tenir compte 
d’un autre paramètre de priorité.  En effet, 
dans le verset, le mot Erets (Pays) apparaît 
deux fois. Ainsi, les dattes sont prioritaires 
sur les raisins, car la datte (miel) est en 
deuxième position après le deuxième mot 
Erets, alors que le raisin (vigne) ne vient 
qu’en troisième position après le premier 
mot Erets. Les dattes sont donc également 
prioritaires sur la figue et la grenade, car 
l’importance du fruit est évaluée selon sa 
proximité avec le mot Erets figurant dans 
le verset.

D’après Yalkout Yossef Moadim

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Léonie Dabia Bat Julie Débora Léonie Dabia Bat Julie Débora

לעילוי נשמת

«Pourquoi le partage de la Mer des Joncs est-il appelé par nos Sages 
‘déchirure קריעה’ plutôt que ‘division בקיעה’?»



Le Récit du Chabbat

Nos Sages rapportent deux enseignements montrant le caractère «difficile» du grand 
miracle surnaturel de l’ouverture de la Mer des Joncs: 1) [A propos de la subsistance 
matérielle]: «Assurer la subsistance de l’homme est aussi difficile que de déchirer les eaux 
de la Mer des Joncs כקריעת ים סוף (KéKriyat Yam Souf – littéralement: «comme la déchirure 
de la Mer des Joncs»), car il est dit (Psaumes, 136:25): ‘Il donne du pain à toute créature’ 
(Téhilim 136, 25) et juste â coté (verset 13), il est dit: ‘A Celui qui fendit en deux la mer des 
Joncs’» [Pessa’him 118a]. 2) [A propos du mariage]: «Il est aussi difficile de marier les gens 
que de déchirer la Mer des Joncs סוף ים   KéKriyat Yam Souf)» [Sotah 2a]. Nous - (כקריעת 
constatons que lorsque nos Sages, dans le Talmud, font référence à l’ouverture de la Mer, 
ils emploient le terme קריעה (Kriya – déchirure), alors que nous trouvons aucune occurrence 
de ce mot, dans la Thora, à propos de cet évènement de la Sortie d’Egypte, mais plutôt le 
terme de בקיעה (Békiya – division), comme dans: «Dirige ta main vers la mer et divise-la 
יִִם ou «Et les eaux furent divisées (Chémot 14, 16) «(Ouvka’éhou) וּּבְְקָָעֵֵהוּּ ָ הַַמָּ� קְְעוּ�  �בָָּ  וַַ�יִִּ
(Va’ibakéhou)» (Chémot 14, 21). Aussi, pourquoi nos Sages ont-ils choisi de ne pas 
mentionner dans le Talmud le terme בקיעה (Békiya – division) mais plutôt le terme קריעה 
(Kriya – déchirure)? Le ‘Hidouché Harim explique que le mot בקיעה (Békiya – division) fait 
référence à un pièce unique qui a été fendue en deux partie. En revanche, le terme קריעה 
(Kriya – déchirure) se réfère aussi à une pièce divisée en deux morceaux qui ont été 
rapiécés puis décollés. Ainsi, le Rambam enseigne [Lois du Chabbath 10, 11]: «… Celui 
qui sépare des papyrus collés ou des peaux collés ensemble, c’est un dérivé de ‘déchirer 
 et il est coupable, si son intention n’est pas seulement destructive.» Le ’(Koré’a) קוֹֹרֵֵעַַ
‘Hidouché Harim (le grand-père du Sfat Emet) nous explique donc que si nos Sages ont 
choisi le terme de «déchirer» plutôt que «diviser», c’est pour nous enseigner que la Mer, 
qui s’est fendue une première puis est revenue à son état premier («diviser»), peut de 
nouveau se diviser pour chacun d’entre nous («déchirer»), du moment que nous en ayant 
le mérite. Or, vu la «difficulté» du miracle de l’ouverture de la Mer, on pourrait désespérer 
de recevoir une bonne Parnassa (subsistance) ou un bon Zivoug (conjoint). Cependant, le 
mérite est tout à fait accessible (et donc il n’y a pas lieu de désespérer), puisque selon la 
tradition, Datan et Aviram, ont bénéficié d’une seconde ouverture de la Mer (une 
«déchirure»), malgré le fait qu’ils étaient mécréants (voir le Dvar Thora pour plus de détail), 
pour la raison qu’ils étaient les surveillants juifs qui recevaient des coups pour le compte 
des Béné Israël. C’est précisément grâce à ce mérite, celui de se sacrifier pour le Peuple 
Juif, qu’ils n’ont pas péri durant la Plaie de l’Obscurité et que la Mer s’est «déchirée» pour 
eux. C’est ce comportement qui consiste à faire du bien à son prochain, parfois à son 
propre détriment, à l’instar de Datan et Aviram, que l’on peut mériter la «déchirure de la 
Mer» ou son équivalent: une bonne Parnassa (subsistance) ou un bon Zivoug (conjoint). Tel 
est le secret qu’a voulu nous dévoiler le ‘Hidouché Harim.

Rabbi Pin’has Ben Yaïr, le célèbre Tana, voyageait souvent au loin pour racheter des 
prisonniers Juifs des païens. Cette Mitsva lui était très précieuse, et il n’y épargnait ni 
force, ni temps. Il se réjouit un jour de profiter de la compagnie d’un Juif dans son voyage. 
Celui-ci était aussi en chemin pour une Mitsva: il transportait une charge précieuse de 
blé destiné à des Matsot pour la fête de Pessa’h. Sur leur route, ils rencontrèrent plus tard 
un troisième compagnon qui était, lui, un marchand arabe. Ils voyagèrent tous trois à dos 
d’âne, arrivèrent au bord du fleuve Guinaï. Ils furent surpris de voir qu’il avait débordé 
sur ses rives. Le courant était devenu si fort qu’il emportait tout sur son chemin. Le fleuve 
dévalait la pente à grands flots. Les voyageurs devaient donc renoncer à le traverser à dos 
d’âne, ou à la nage. Il n’y avait non plus aucun pont en vue. Mais Rabbi Pin’has Ben Yaïr 
était très pressé. Il devait arriver le plus rapidement possible pour racheter les prisonniers. 
Attendre c’était mettre leur vie en danger! Il se tint donc au bord du fleuve, et s’exclama: 
«Fleuve Guinaï! Fends tes eaux en deux, que je puisse te traverser! Je suis en chemin 
pour une Mitsva urgente, je dois sauver des prisonniers Juifs!» D’entre le tumulte du 
ruissellement des eaux, on entendit soudain une voix: «Toi, tu t’empresses d’accomplir 
la volonté de ton Créateur, moi aussi! D-ieu m’a ordonné de déverser mes eaux dans la 
mer, et je dois le faire promptement! Rien ne te garantit que tu ne réussisses, toi, dans ta 
mission. Qui sait si tu parviendras à accomplir la Mitsva de racheter les prisonniers? Moi 
par contre, je suis sûr de remplir l’ordre que D-ieu m’a donné! Mes eaux coulent sans 
aucun doute à la mer! Ma Mitsva a donc la préférence sur la tienne! Je ne pourrai pas 
suspendre le cours de mes eaux pour toi!» Rabbi Pin’has menaça: «Si tu ne fends pas tes 
eaux pour me laisser passer, je décréterai que tu t’assèches pour toujours!» A ce moment, 
l’eau qui se trouvait au-delà de Rabbi Pin’has continua à couler à grands flots jusqu’à la 
mer. Mais l’eau qui dévalait la pente, s’arrêta aux pieds de Rabbi Pin’has et se dressa en 
un mur élevé pour le laisser passer. Quand le Tana arriva sur la rive opposée, il remarqua 
le désarroi du Juif qui transportait le blé. Si les grains mouillaient, il ne pourrait plus en 
cuire des Matsot, elles seraient ‘Hamets, interdites pour Pessa’h. Rabbi Pin’has s’adressa 
à nouveau au fleuve, et lui dit: «Cet homme est aussi en chemin pour accomplir une 
Mitsva. Arrête tes eaux aussi pour lui!» Le Juif passa lui aussi sur le lit asséché du fleuve à 
la rive opposée. Seul le marchand arabe était resté dans la peine. Rabbi Pin’has demanda 
un miracle aussi pour lui: «Fleuve Guinaï! Laisse donc passer aussi ce marchand arabe! 
Il est notre compagnon de voyage. Que dira-t-on? Que nous l’avons délaissé quand il se 
trouvait en difficulté!?» L’arabe arriva lui aussi à l’autre rive grâce au Tana, puis le fleuve 
reprit son cours et son tumulte. (D’après ‘Houlin 7a)

L’homme est comparé à l’arbre fruitier, comme il 
est dit: «Car l’homme est [-t-il] un arbre du champ 
[?]» [Dévarim 20,19]. Tout comme l’arbre croît, 
l’homme grandit physiquement et spirituellement. 
Les fruits qu’il produit sont ses enfants et ses 
bonnes actions (voir Rachi début de la Paracha de 
Noa’h). Aussi, nos Sages enseignent-ils: «Une 
personne dont la sagesse dépasse ses bonnes 
actions est comparée à un arbre dont les branches 
sont nombreuses, mais les racines clairsemées. Le 
vent souffle, le déracine et le retourne. Mais une 
personne dont les bonnes actions dépassent sa 
sagesse est comparée à un arbre dont les branches 
sont peu nombreuses, mais dont les racines sont 
nombreuses. Même si tous les vents du monde 
venaient à souffler, ils ne seraient pas en mesure 
de le faire chuter» [Avot 3, 22]. Cependant, 
l’arbre a l’avantage d’être quasi-éternel 
contrairement à l’homme, comme le décrit 
magistralement Job: «L’homme, né de la femme, 
n’a que peu de jours à vivre, et il est rassasié de 
troubles. Comme la fleur, il pousse et se flétrit; il 
fuit comme l’ombre et n’a point de durée. …Car 
pour l’arbre, il est encore de l’espoir; si on le 
coupe il peut encore repousser, les rejetons ne lui 
manquent pas…» [Job 14, 1-11]. Cependant, 
quand l’homme étudie la Thora nuit et jour, 
Hachem lui transmet, d’une certaine manière, la 
longévité et la force de l’arbre, comme l’enseigne 
le roi David: «Mais qui trouve son plaisir dans la 
voie de l’Eternel, et médite cette Loi jour et nuit, 
sera comme un arbre planté auprès des cours 
d’eau, qui donne ses fruits en leur saison, et dont 
les feuilles ne se flétrissent point, tout ce qu’il fera 
réussira.» [Téhilim 1,1-3]. Le Zohar (III, 202) 
explique que l’arbre comporte sept éléments; des 
racines, des écorces, un tronc, des branches, des 
feuilles, des fleurs et des fruits. Ces sept aspects 
de l’arbre, dit le Zohar, correspondent aux 
soixante-dix années de vie octroyées à l’homme 
(soixante-dix ans qui font sept décennies 
correspondant aux sept jours de la semaine). La 
Guémara [Taanit 7a], au nom de Rabbi Yo’hanan, 
enseigne: «Quel est le sens de ce qui est écrit: 
‘Car l’homme est un arbre du champ’? Est-ce que 
l’homme est un arbre du champ? En fait ce verset 
compare l’homme à l’arbre dans le sens de ce qui 
est écrit à propos d’un arbre fruitier: ‘Car tu en 
mangeras mais tu ne l’abattras pas’, et aussi dans 
le sens de ce qui est écrit concernant un arbre qui 
ne porte pas de fruit: ‘Tu le détruiras et tu 
l’abattras’. Comment cela? S’il s’agit d’un érudit 
en Thora vertueux: tu mangeras (tu étudieras 
auprès) de lui, et tu ne l’abattras pas (tu ne le 
fuiras pas). Mais s’il s’agit d’un érudit en Thora qui 
n’est pas vertueux: tu le détruiras et l’abattras (tu 
le fuiras).» Le Tsaddik est  l’Arbre par excellence. 
Ses élèves se distinguent par leur attachement 
envers leur maître. Il y a ceux, qui comme les 
feuilles, se séparent facilement, ceux, qui comme 
les branches, lui sont plus solidement attachés et 
ceux qui comme les racines lui sont éternellement 
fidèles [Likouté Moharan]. 

Réponses

La perle du Chabbath

ont atteint un raffinement 
personnel si élevé que de facto, ils 
avaient déjà compris d’eux-mêmes 
toutes les Mitsvot de la Thora, 

faisant ainsi coïncider leur unité 
avec l’unité divine.

Collel


