Chabbat
Yitro

20 Chevat 5786
= février 2026

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Le voyage fantastique

Durant le Séder de Pessa’h, nous disons : « Rabban Gamliel
dit: “Celui qui n’a pas expliqué ces trois choses pendant
Pessa’h ne s’est pas rendu quitte de son devoir : Pessa’h,
matsa et maror. Pessa’h.. Cette matsa, pourquoi la
mangeons-nous ? Parce que la pate de nos ancétres n’avait
pas eu le temps de fermenter jusqu’a ce que se dévoile le Roi
des rois, le Saint, béni soit-Il, et qu’ll nous libére, comme il est
dit dans le verset[1] : ‘lls firent des galettes cuites sans levain
avec la pate qu’ils avaient emportée d’Egypte, et qui n’était
pas levée, car ils avaient été chassés d’Egypte, sans pouvoir
tarder, et sans prendre des provisions avec eux.” »[2] Que
signifie I'expression : « se dévoile le Roi des rois, le Saint, béni
soit-Il » ? C'est une vision surnaturelle, prophétique de
Hachem[3]. De quelle vision s’agit-il ? Et pourquoi leur départ
précipité, sans pouvoir s’attarder - et non en prenant leur
temps - ainsi que la non-fermentation de la pate, sont-ils si
importants au point que la féte tourne autour de la mitsva de
la matsa et de l'interdit du ‘hamets ? Pour répondre, voici le
texte : « Le peuple emporta sa pate avant qu’elle ne fit levée.
Ils envelopperent les restes[4] dans leurs vétements et les
mirent sur leurs épaules... Les enfants d’Israél partirent de
Ramseés vers Soukkot, au nombre d’environ six cent mille
hommes, a pied, sans compter les enfants... lls firent des
galettes cuites sans levain avec la pate qu’ils avaient
emportée d’Egypte, et qui n’était pas levée, car ils avaient été
chassés d’Egypte, sans pouvoir tarder et sans prendre des
provisions avec eux »[5]. OU ces galettes furent-elles cuites ?
Soit sur la route de Ramseés a Soukkot, soit en arrivant a
Soukkot. Ramses était leur point de départ. Or, les enfants
d’Israél étaient éparpillés dans tout le pays, qui était vaste. Il
fallait d’abord qu’ils se réunissent a Ramses. De Ramsés a
Soukkot, il y a 120 milles, environ 120 kilometres[6]. En
principe, un tel voyage a pied prend trois jours entiers de
marche, et leur pate aurait di fermenter. Or, elle n’a pas levé!
Comment cela est-il possible ? Mais lorsque D.ieu proposa la
Torah aux enfants d’Israél, Il leur dit : « Vous avez vu ce que
Jai fait a 'Egypte, et comment Je vous ai portés sur des ailes
d’aigle et amenés vers Moi »[7]. Que signifie cette expression?
Ils voyagérent de Ramses a Soukkot en un clin d’ceil ! Par un
miracle fantastique, un voyage mystique, le peuple - les 600
000 hommes et toutes leurs familles - se retrouva
instantanément 120 kilometres plus loin, hors d’Egypte[8]. L3,
ils furent accueillis par D.ieu en personne. Cette station ne

La Question
G.N.

La paracha de la semaine débute par I'épisode de Yitro venant
rejoindre I'assemblée d’Israél. Aprés que Moché lui ait raconté
les prodiges réalisés par Hachem pour les sortir d’Egypte, Yitro
s’exclama : « Béni soit Hachem, qui vous a sauvés de la main de
I’Egypte et de la main du Pharaon. »

La Guemara, dans Sanhédrin, releve qu’il s’agit de la leére
occurrence d’une bénédiction faite a Hachem pour ces miracles,
et que cela vient mettre en lumiére que, jusqu’ici, aucun
membre d’Israél, pas méme Moché et Aharon, ne I'avait fait.
Comment comprendre que Yitro ait pu développer cette
sensibilité au point de louer Hachem pour des miracles qui lui
ont été simplement racontés, alors que les plus grands d’Israél
ne I'ont pas eue ?

Leilouy

Nichmat Réfoua
) chéléma
Rivka
Jeannine Mones
Taita bat ben Sara
Halevi

Sarah Guetta
lebet Corchia

Nn°470

s’appelle pas Soukkot par hasard : soukka signifie couverture,
protection. Sept nuées saintes les y attendaient, les
accueillirent et les couvrirent[9]. Le texte dit en effet : « lls
partirent de Soukkot et campérent a Etam, a 'extrémité du
désert ; I'Eter-nel allait devant eux, le jour dans une colonne
de nuée pour les guider sur le chemin, et la nuit dans une
colonne de feu pour les éclairer, afin qu’ils marchent jour et
nuit. La colonne de nuée ne se retirait point de devant le
peuple pendant le jour, ni la colonne de feu pendant la
nuit»[10]. Il ne s’agissait pas d’un simple nuage, mais d’une
nuée dans laquelle ils percevaient la Présence divine : « la
gloire de I’Eter-nel apparut dans la nuée »[11]. Arrivés a
Soukkot, enveloppés par la nuée et se tenant devant la
Présence divine dévoilée, que les enfants d’Israél constaterent
que leur pate avait été cuite par le soleil[12] et qu’elle n"avait
pas fermenté durant tout ce temps. lIls prirent alors
conscience qu’ils avaient voyagé en un clin d’ceil[13]. Voici le
sens des paroles de Rabban Gamliel : « Matsa : pourquoi la
mangeons-nous ? Parce que la pate de nos ancétres n’avait
pas eu le temps de fermenter jusqu’a ce que se dévoile - dans
la nuée divine, a la station de Soukkot - le Roi des rois, le
Saint, béni soit-1l, et qu’ll nous libére, comme il est dit : ‘lls
firent des galettes cuites... »[14]. C’'est pour se souvenir de ce
voyage fantastique, sur des ailes d’aigle, vers le dévoilement
de D.ieu - attesté par la pate non fermentée - que nous
mangeons la matsa. Que signifie I'expression « ailes d’aigle » ?
Dans la Ma’assé Merkava — la vision des anges autour du
Trone céleste décrite par le prophéte - I'aigle figure parmi les
quatre images : « Quant a la figure de leurs faces... et une face
d’aigle»[15]. L'aigle vole dans les hauteurs, et la Torah
compare - d’'une certaine maniere - D.ieu a I'aigle qui a porté
le peuple juif dans le désert : « Pareil a I'aigle qui éveille sa
couvée, voltige sur ses petits, déploie ses ailes, les prend et
les porte sur ses plumes. L’Eter-nel seul a conduit Son peuple,
et aucun dieu étranger n’était avec Lui »[16]. L'aigle
représente ici 'amour avec lequel D.ieu a pris soin du peuple
juif. Celui qui n’a pas expliqué ce récit ne s’est pas acquitté de
son devoir de raconter la sortie d’Egypte. Quel fabuleux
enseignement !

[1] Chemot 12,39. [2] Texte de la Haggada, Pessa’him 116.

[3] Chemot 24,10 ; Chemot 40,38 ; Ye’hezkel 1,1.

[4] Des matsot et du maror de la veille. [5] Chemot 12,34-39.

[6] Mehilta, Bo. [7] Chemot 19,4.

[8] Mekhilta 84 ; rapporté par Rachi sur Chemot 12,37 et 19,4, ainsi que par
le Ramban. [9] Yonathan ben Ouziel.

[10] Chemot 13,20-22. [11] Chemot 16,10. [12] Yonathan ben Ouziel.

[13] Avaient-ils vécu une forme de « paradoxe des jumeaux », dit de
Langevin ou d’Einstein - ce que nos Sages appellent peut etre kefitsat
hadérekh d’Eliézer, Sanhédrin 95a, rapporté par Rachi sur Béréchit 24,42 ?
[14] Chemot 12,39. [15] Ye’hezkel 1,10. [16] Devarim 32,11-12.

Le Toldot Adam répond : un passouk dans Tehilim nous dit :
«Louez Hachem, tous les peuples ; glorifiez-le, toutes les nations,
car il a renforcé sur nous Sa bonté. » Ceux qui glorifient Hachem
pour les bontés qu’ll nous prodigue, ce sont d’abord les autres
peuples. Nos sages expliquent que cela est di au fait que seuls
nos ennemis ont parfaitement conscience de tout le mal gu’ils
avaient prévu de nous faire, et dont Hachem nous a épargnés.
De méme, le Midrash nous raconte que Yitro faisait partie du
premier cercle de conseillers de Pharaon, avec qui celui-ci
chercha a élaborer un plan pour nuire aux enfants d’Israél (Yitro
exprimera sa désapprobation en s’enfuyant a Midiane).

Ainsi, lorsque Yitro, connaissant tous les périls qui guettaient
Israél pour le conduire a sa perte, entendit comment Hachem
avait extirpé Israél d’Egypte, il bénit spontanément Hachem
ayant conscience encore plus qu'lsraél de I'immensité de Ses
bontés.

Pour aller plus loin

Yaacov Guetta

1) Il est écrit (18-12) : « Vayika’h
Yitro “hoténe  Moché ola
ouzeva’him [élohim |éekhol
Ié’héme ime “hoténe Moché
lifnei haélohim ». A quels
enseignements liés a la Mitsva de
la Brit Mila font allusion certains
termes de ce verset ?

2) Il est écrit (19-16) : « Vayehi
bayome  hachélichi  bihyote
haboker... ». Que cherche a nous
enseigner la Torah a travers
I'expression « bihyote haboker »
a laquelle il manque (a chacun
des deux mots) la lettre « Vav » ?

3) Il est écrit (19-16) : « Vayehi
bayome  hachélichi  bihyote
haboker, vayehi kolote
ouvrakim... ». Que vient nous
enseigner le terme « Vayehi »
apparaissant deux fois dans ce
verset (et étant, comme on le
sait, un lachone tsaar : Un
langage exprimant la souffrance,
la peine ou le malheur) ? De plus,
d’ol proviennent ces “Kolote”
(voix) dont parle le verset ?

4) Que s’est-il passé pour toutes
les “avodote zarote” (les
divinités étrangeres) du monde
entier, lorsque Hachem se révéla
au Klal Israél lors de Matane
Torah ?

»”

5) A quels endroits de ” “houts
laarets” (endroits situés en
dehors de la terre d’Israél) y a-t-il
la kédoucha d’Erets Israél ?

6) A quel enseignement du Zohar
propre aux commandements de :
« Lo tirtsa’h - Lo tineaf - Lo
tignov », peut-on rattacher et
donner une certaine lecture a
I'un des versets de Malakhi ?

e [ s

Jérusalem 16: 42 17:56
Paris 17:37 18:48
Marseille 17:39 18:43
Lyon 17:35 18:42
Strasbourg 17:17 18:26

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israél ]




Halakha

Récite-t-on une bénédiction sur un
gateau servi en dessert lors d’un
repas ou I’on a fait Mogi ?

Le Talmud (Berakhot 41b) enseigne que celui
qui consomme, au cours d'un repas, des
aliments qui ne sont pas liés au repas, tels
que des fruits, doit réciter une bénédiction
avant de les consommer. Se pose alors la
question du statut de ce que I'on appelle Pat
Habaa Bekissanin (pate sucrée, fourrée avec
des aliments sucrés ou croquante).

Les avis des Richonim

Plusieurs Richonim écrivent que I'on récitera
une bénédiction sur ces patisseries, au méme
titre, ou a fortiori, que sur les nivlich (pate
liquide dont la bénédiction est Mezonot),
méme lorsqu’elles sont consommées au cours
d’un repas avec Mogi, a condition gu’elles
soient consommées en tant que kinoua’h
[Tossefot, Maharam, Roch, Rabbénou Yonal.
D’autres  Richonim  estiment que la
bénédiction de Mogi acquitte toute forme de
patisserie, méme lorsqu’elle remplit les trois
criteres de Pat Habaa Bekissanine. Selon eux,
le fait que I'on doive réciter Hamogi sur ces
patisseries lorsqu’on en consomme une
qguantité constituant une keviout seouda,
prouve qu’elles possedent
fondamentalement un statut de pain.

Ce n’est que leur texture et leur usage
courant (en tant que golter et non comme
base d’un repas) qui justifient, a priori, la
bénédiction de Mezonot. Toutefois, a
posteriori, la bénédiction de Hamogi serait
valable [Rachba (Berakhot 41b), Meiri,
Hapardess, Or’hot ‘Hayim, Raa, Ritba... et tel est
également l'avis du Rif et de Rachi, méme
lorsque la patisserie est servie apres le Silouk
Hachoul’han].

La halakha retenue par le Choul’han Aroukh
En pratique, le Choul’han Aroukh (168,8)
retient I'avis de Tossefot et du Roch, selon
lequel il faut réciter Mezonot sur ces
patisseries [voir Beth Yossef 168,8, au nom des
Hagahot Maymoniyot et du Chibolé Haleket].

Tel est également I'avis de nombreux
A’haronim  [Taz, Maguen Avraham, Aroukh
HaChoul’han 168,33, R. M. Eliahou (Peniné
Halakha 3,8)].

On aurait pu expliquer cette position en
affirmant que les Richonim ne sont pas en
mahloket, chacun ayant donné une définition
valable de Pat Habaa Bekissanine. Toutefois,
du Beth Yossef (168,7), il ressort clairement
qu’il s’agit bien de trois opinions divergentes.
Il convient donc plutét d’expliquer, comme le
Peri Megadim, que puisque le minhag est de

de la semaine

réciter Mezonot sur toute forme de Pat
Habaa Bekissanine, on considére que l'on a
une kavana implicite de ne pas I'acquitter par
la bénédiction du pain. Cela n’est pas
considéré comme une bénédiction inutile, car
I’on agit ainsi afin de sortir d’un doute.

Autres avis parmi les A’haronim

D’autres A’haronim écrivent qu’il ne faut pas
réciter de bénédiction sur une patisserie, a
moins qu’elle ne réunisse les trois critéres :
sucrée, fourrée et croquante. Dans ce cas, elle
est considérée comme Pat Habaa Bekissanine
selon tous les avis [Gra, Rabbi Akiva Eiger,
Beour Halakha 168,8].

Le Béour Halakha précise que le critere du
fourrage est le plus déterminant, et que celui
qui récite la bénédiction sur ce seul critere a
sur qui s’appuyer. Il est a noter que les tartes
sont considérées comme remplissant
'ensemble des conditions (Igrot Moché 3,33).
Tel est le minhag des communautés
ashkénazes [Vézot HaBerakha (Berour Halakha
12)].

Pratique séfarade et conclusion

En ce qui concerne les Séfarades, il convient
de craindre I'avis du Rachba et de plusieurs
autres Richonim, conformément au principe
de Safek Berakhot Lehakel, sauf s’il y a eu un
Silouk Hachoul’han avant le Birkat Hamazon
[Birkat Hachem 3, perek 10, 76 note 289].

Ces ouvrages précisent que si le Beth Yossef
avait eu connaissance de I'ensemble des
Richonim soutenant le Rachba, il aurait
probablement craint leur avis.

Malgré tout, il est fortement recommandé de
servir la patisserie aprés le Birkat Hamazon,
afin de sortir de tout doute [Birkat Hachem
note 290].

Si I'on craint que les convives oublient de
réciter Al HaMi’hya (ce qui est
malheureusement fréquent), on pourra
adopter une autre solution : réciter Mezonot
avant la Netilat Yadaim sur un aliment tel
qu’un Bissli (sans dépasser, a priori, un
kazayit), en ayant lintention d’acquitter le
dessert.

Si cela n’est pas possible, on pensera, au
moment de la bénédiction de Hamogi, a ne
pas acquitter la patisserie qui sera servie, afin
de pouvoir réciter Mezonot selon tous les avis
[voir Or Létsion 11, p.102].

D’autres, préconisent au contraire, de penser
a acquitter la patisserie dés la bénédiction de
Mogi (Hayé Adam 43,9).

En derniére option, on récitera Chéhakol sur
une sucrerie en pensant acquitter la
patisserie (Ben Ich ‘Hai, Pin’has §22).

Réponses aux questions

Léilouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

1) Les “Sofei Teivote” des mots :
« Ola ouzeva’him lélohim » (“Hé”-
"méme”-"meme” ont  pour
Guématria 85 (valeur numérique
du mot : “Mila”). C'est en effet le
jour ou Yitro rejoignit le Klal Israél
dans le désert, qu’il fit sa Brit
Mila. Or, cette Mitsva équivaut a
I'apport de tous les korbanote
(ola, zeva’him..). De plus,
I'expression «léekhol
Ié’héme » (pour manger du pain)
a la méme Guématria que
I'expression : « Zo séouda » (avec
son collel), soit 159 (ce qui
constitue I'une des sources de la
Mitsva de faire une Séoudat
Mitsva avec du pain le jour de la
Mila). D’autre part,
I'expression « "hoténe Moché » se
rapportant a Yitro (ayant fait la
Mila) est a mettre en paralléle
avec celle de: « “Hatane
damim » (voir Chémot 4-25,26).
Source : Siftei Cohen al hatorah

2) Que c'est a partir de la
6eme heure (vav chadte) de la
nuit (‘hatssote laila) de Matane
Torah, que I'Eternel fit descendre
une pluie de Bérakha des cieux,
afin de nettoyer la surface du Har
Sinai (la rendant ainsi propre et
brillante), mais aussi pour enlever
'importante chaleur ambiante
régnant a ce moment-la de
I'année (et rafraichir ainsi 'air et
I'atmosphere). Tout cela pour
donner au Maamad Har Sinai (et a
la Torah que le Klal Israél
s’apprétait a recevoir) un trés
grand Kavod ! Source : Rokéa’h al
hatorah

3) Ces voix sont celles des Anges
de service qui pleuraient, se
lamentaient et gémissaient a ce
moment la (lors de la kabalate
hatorah), du fait que la Torah ne
sera bient6t plus détenue par eux
dans les cieux (d’ou I'emploi de
I'expression « vayehi » exprimant
la peine et la tristesse des
Malakhim se voyant dépossédés
de ce trésor), mais descendra sur
terre pour appartenir alors au Klal
Israél. Source : Sifté Cohen al
hatorah

4) Hachem octroya (donna) la
force a toutes les “avodote
zarote” du monde entier de se
prosterner miraculeusement a
lui ! Remez Ladavar : Il est écrit
(Téhilim 97-7) : « Hichta’havou lo
kol Elohim ! ». Source : Yalkoute
Chimoni- Téhilim, Remez 714.

5) A- Dans la terre de Gochen, a
partir du moment ou cette terre
fut donnée en cadeau a Sarah
(comme “dédommagement”) par
Pharaon qui I'avait séparée
d’Avraham et l'avait prise dans
son palais. Source : Rav Moché
Alchikh rapporté par le Midrach
Talpiyote, Anaf Gochen

B- Au Mont Sinai, au moment de
Matane Torah. Source : Even Ezra
sur Téhilim 6-18.

6) Le Psik (marquant comme on le
sait un petit arrét) placé apres le
mot « lo » introduisant ces
interdits “ bein adam la’havéro”
(lo tirtsa’h... lo tignov...) signifie
qu’il est permis dans certains cas
(voir méme commandé) de tuer
(exemple : Tuer, détruire Amalek
et ses descendants), de voler, de
convoiter (exemple “Voler”,
convoiter la "hokhma d’un Grand
Sage). Ainsi, selon cet
enseignement du Zohar ("Helek
beit, p.93b), on pourrait lire et
comprendre d’une certaine
maniére, le verset suivant de
Malakhi (3-6) : « Ki Ani Hachem lo
chaniti, véateme Béné Yaacov, lo
khéliteme ! », autrement dit

« Moi Hachem, “jai changé”
(chaniti) en mettant
un “Psik” (marquant I'arrét) aprées
le mot « lo » introduisant ces
“Lavim”(interdits “beine adam
la’havéro”) énoncés
précédemment (lo tirtsa’h,lo
tignov...), permettant (et
ordonnant méme parfois)
ainsi (selon la situation) de tuer,
de voler... Or, vous, Béné
Yaacov, vous avez fait disparaitre
completement le
mot « lo » (“lo” : “khéliteme”!) en
enfreignant ces commandements!
Source : Rav Yéhonatan Eybéchits

Résumé de la Paracha

- Yitro rejoint les Béné Israél dans le désert. |

accueilli chaleureusement par Moché lui-méme

qui fut suivi par tout le peuple (Rachi).

- Yitro conseille a Moché de se faire aider dans sa
sainte tache de la gestion du peuple en nommant
des chefs de 1000, 100, 50 et encore des chefs de

famille. De son coté, le peuple d'lsraél atteint la
montagne du Sinai le jour de Roch 'Hodech Sivan.
(I'y a une discussion pour savoir si Yitro était

|y est
présent lors du don de la Torah.)

- Hachem transmet a Moché les instructions avant
Matan Torah en lui donnant quelques halakhot a

respecter.

- Le matin, les Béné Israél, endormis, se font

vers la montagne, afin de recevoir la Torah.
- Hachem transmet les dix commandements par
I'intermédiaire de Moché, dans une atmosphére

hors du commun. La haine des nations se créa a

|‘égard des béné Israél (Sinai, Sina, haine).
- La Paracha se termine par linterdiction de

reproduire les chérubins dans les synagogues et

par quelques Halakhot concernant la confection du

10. réveiller par le tonnerre et les éclairs et courent mizbéa’h.
- Yitro retourne dans son pays pour y convertir sa
g )4 A E b
4 Echecs :
Reponses 2) Je ne suis pas vivant, mais j'ai cinq doigts. i W Y 1Y
Qu'est-ce que je suis ? un gant H4 - E4 = 2\ . 4 F
Enigmes 3) Trouve dans la paracha le nom d'un ¥ 3 Aoy
1) Quelle Brakha du Chémoné Essré contient 8&rand pays. La Chine Rébus : Loto/ Scie/F s
' ‘1 N,T0) |'0 12T 7R 78 12 NTY 7 IKa Rebus : Loto/Scie /Fou/ =5 >
toutes les lettres de I'alphabet ? n'7*1xn 7v ( ) iR 2 TS A e &

N




Vécu de l'intérieur : Chemouel

Précédemment dans Chemouel
Chaoul, aprés avoir ordonné le
massacre des Cohanim de Nov par la
main de Doeg Haadomi, poursuit sans
reldche David. Ce dernier, guidé par
I'Ephod apporté par Evyatar, parvient
échapper de justesse aux habitants de
Kéila qui s'apprétaient a le livrer. Alors
que les Zifim dénoncent sa cachette,
David se retrouve face a Chaoul dans
une grotte a Ein Gedi. Au lieu de
frapper le roi, il se contente de couper
un pan de sa redingote, un geste qu'il
regrette aussitét, craignant d'avoir
porté atteinte a la mitsva de Tsitsit.
Chaoul fond en larmes, reconnait que
David est plus tsadik que lui et lui fait
jurer de protéger sa descendance
lorsqu'il montera sur le tréne.

L'histoire de Chemouel se poursuit
avec un tournant majeur : la mort du
prophéte Chemouel. Tout Israél se
rassemble pour porter le deuil et
I'enterrer dans sa demeure a Rama.
David, de son c6té, descend vers le
désert de Parane.

C'est la qu’apparait un nouveau
personnage Naval. Cet homme,
installé a Maon et possédant des biens
au Carmel, est décrit comme un
homme « grand » par sa richesse trois
mille brebis et mille chévres, mais
«petit» par son caractére. A |'opposé
de cet homme, sa femme, Avigayil, est
décrite comme une femme d'une
grande intelligence (tovat sékhel) et
d'une grande beauté.

David, apprenant que Naval tond ses
moutons (une période de féte), envoie

paix pour toi, pour ta maison et pour
tout ce qui t'appartient ! »

David rappelle a Naval qu'il a protégé
ses bergers dans le désert. Fort de
cette bienveillance, il lui demande de
donner a ses hommes « ce que sa main
trouvera » en ce jour de féte.

Mais Naval traite David avec mépris :

« Qui est David ? Qui est le fils d’Ichai ?
Aujourd'hui, il y a beaucoup de
serviteurs qui s'échappent de chez
leurs maitres ! »

Il refuse catégoriquement de partager
son pain, son eau et sa viande avec des
hommes qu'il prétend ne pas
connaitre. Lorsque les jeunes gens
rapportent ces paroles a David, la
réaction est immédiate. David
ordonne: « Que chacun ceigne son
épée | ». Accompagné de quatre cents
hommes armés, il se met en route.
Heureusement, un serviteur prévient
Avigayil. Il lui témoigne que les
hommes de David ont été comme une
« muraille » protectrice pour eux, jour
et nuit. Comprenant que le mal est
proche pour sa maison, Avigayil agit
sans perdre un instant. Sans rien dire a
son mari, elle prépare des vivres en
abondance : deux cents pains, du vin,
de la viande, des grains rétis, et des
gateaux de figues et de raisins secs.
Elle monte sur son ane et part a la
rencontre de David. Alors qu'elle
descend la montagne, elle se retrouve
face a David et ses troupes. David
regrette d'avoir protégé les biens de
cet homme qui lui rend « le mal pour
le bien ».

Massekhet Ketouvot

Comme nous I’avons déja
mentionné dans l'introduction au
Seder NACHIM, la Michna traite des
relations entre les hommes et les
femmes, et plus particulierement
des relations entre époux.

La massekhet Ketouvot est le
deuxiéme traité du Seder NACHIM,
qui constitue le troisieme Seder de
la Michna. Ce traité comprend treize
chapitres, dont la majorité est
consacrée aux détails des lois
relatives a la ketouva, ainsi qu’aux
autres obligations réciproques des
époux [chap. 5-6].

Si les engagements principaux du
mari sont mentionnés dans la Torah
— chéer, kessout et ‘ona — dans la
paracha Michpatim [chap. 5], de
nombreux aspects ont été précisés
par les ‘Hakhamim. Ceux-ci ont
posé, dans cette massekhet, les

bases minimales des obligations
conjugales, depuis les petites
dépenses du quotidien [5,9]

jusqu’aux taches ménageres comme
la lessive [5,5].

La plus importante de ces takanot
est celle de la ketouva.

Lorsqu’un homme se marie, il doit
rédiger un acte par lequel il s’engage
a verser a sa femme une somme
déterminée s’il venait a divorcer, ou
s'il décédait, somme qu’elle
recevrait alors a partir de I'héritage
[chap. 11]. Cette takana est si
fondamentale que méme si le mari
ne s’y engage pas explicitement, il y

La Michna

minimum [1,2] cent ou deux
cents zouz, selon les cas — auquel le
mari peut ajouter librement [5,1].
L’objectif recherché est de limiter
les divorces, en instaurant une
obligation financiere destinée a
dissuader un homme de se séparer
trop facilement de son épouse.

Cette massekhet est également
surnommée par les A’haronim le
«Chass katany, le « petit Chass ». En
effet, a travers [I'‘étude des
obligations financieres entre les
époux, elle aborde un tres grand
nombre de notions issues de
'ensemble du Talmud [Birkei Yossef,
Yoré Déa 46], y compris des
principes fondamentaux tels que les
sfekot (doutes), la ‘hazaka
(présomption), le rov (majorité), le
migo, bari véchéma, ainsi que de
nombreux autres concepts qui
constituent les bases de la halakha
[voir chap. 1-2].

La Michna traite également des lois
relatives au viol (oness), a la
séduction (mefaté) et a |Ia
diffamation (motsi chem ra) [chap.
3].

La massekhet Ketouvot comprend en
tout 111 michnayot, et également
111 dapim de Guemara dans le
Talmud Bavli (éditions classiques de
Venise puis de Vilna).

Le Talmud Yeroushalmi, quant a lui,
comporte 72 dapim (édition Vilna),
tandis que la Tossefta comprend 12
perakim, totalisant 125 halakhot.
N.B. Dans le Yeroushalmi, la massekhet
Sota vient aprés Yébamot et avant

dix de ses jeunes gens pour le saluer La rencontre entre la sagesse est néanmoins astreint [4,7]. Ketouvot.
en son nom. Il lui fait transmettre un d'Avigayil et la “colére” de David la  Michna fixe un montant
message de paix : « Que tout soit en CONtre son mari estimminente... R e S S SEs = e o e
i Abonnement Dédicace d’un
1 q q
Shalshel : postal prochain feuillet
alsheletnews.com : (69€/an) (150¢€) ®
e LLnannnnEEEEEEEEEEEEEEE ==
\| J
@ Enigmes comprendre le sens et trouver la E . .
lettre qui vient la compléter ? Jeu de mot Echecs il
1) Combien de fois, dans la priére '3‘"6 -.-ﬂ
de Cha’harit, dit-on : “ M 'T  3) Quels sont les i"‘ Labourer, c'est lorsqu'au Les blancs [ |
TV DY ? 2 cousins de la paracha \.j lieu d'arroser la terre avec font mat H:H
2) N,X,S,E,Q... Ces lettres forment Qui portent presque le méme de I'eau, on lui met du vin. en 3 CouDs il N |
une suite logique : saurez-vous en Prénom, a une seule lettre prés ? § P ll_L._ p
S
Une lettre — Un mot Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?
“Au sujet” d’Israél N Tun’y monteras pas avec des escaliers ———— — 2
Lors du “prolongement du son du chofar ) —
“Délimité” la montagne Des pierres taillées A Tous le peuple vit les torches — — — — — n
Comme la fumée d’un fourneau | Il sera projeté ! (au sujet de ' Hachem nous a portés sur leursailes 1
Synonyme d’argent. On parle N celui qui touche la montagne) . o
des gens qui le détestent ~ — “Faner”, tu faneras h| Jusqu'a 3generations ____w
Quand le peuple vient me voir Y Tu ne kidnapperas pas
o ) . n
pour “me questionner” sur des lois v Dans le but” de vous élever -——
S

POSITION IMPERATIVE
DE STOCKAGE




@ La force d’une parabole

Moché s’occupe du peuple du matin au
soir. Voyant cela, Yitro se permet de
critiquer cette maniere de faire car : “ Tu
risques de t'épuiser et d’épuiser ce peuple
qui te sollicite sans cesse”’. Moché entend
la remarque de Yitro et n’hésite pas a
remettre en question toute sa gestion du
peuple et choisit de nombreux juges pour
Iassister et répartir I'effort.

Cet épisode est encore une fois une preuve
de la grandeur de Moché qui peut a la fois

parler a Hachem mais également entendre
et prendre en compte la parole d’un simple
homme du moment qu’elle est chargée de
bon sens. Malheureusement, tous n’ont
pas cette souplesse. L'exercice du pouvoir
n’est pas chose aisée. L'homme a souvent
tendance a oublier que gouverner c’est
avant tout savoir écouter.

Cette idée m’a inspiré une fable que
j’aimerais vous conter. (En remerciant mon

ami ia pour son aide apportée.)

Le Lion et les Conseillers
Un Lion, roi de bois, de plaine et de rocher,
S’entourait chaque jour d’un conseil bien dressé.
Non pas de sages bétes au regard pénétrant,
Mais d’échos complaisants, de flatteurs bien parlants.
Renard, fin stratége et plein de jugement,
Avait conseillé jadis, mais trop justement.

Un jour, il osa dire :

"Majesté, j’ai pensé a une autre maniére d’agir."
Le Lion, irrité d’un mot si dérangeant,
Fit chasser le rusé, d’un rugissement franc.

"Qu’on me donne, dit-il,

des esprits plus fideles,

Des cceurs sans contestation, des dmes sans querelles."
Loup, Hyéne et Perroquet, tous se presserent alors,
Chantant ses décisions, méme les plus infortunes.

"0 roi, quelle sagesse ! Ce décret est trésor !"

Méme si le décret condamnait la fortune.

Mais le royaume déclina, les peuples fuyaient,

Et le tréne, lentement, perdait ce qu’il tenait.

Le Lion, entouré d’une meute servile,

N'entendait plus rien que louange inutile.

Un jour, seul, il se vit, et

songea au Renard,

Banni pour un conseil, pourtant juste et notoire.

Une amende bien méritée

Otniel est un homme occupé et
malheureusement quelque peu téte en
I'air. Un jour, il doit urgemment
récupérer un papier important dans un
bureau prés de chez lui sans quoi il
risque d’avoir un gros retard sur un
chantier. C’est pourquoi il se dépéche
d’y aller en voiture, gare son véhicule
en double file devant le bureau et
monte y chercher son papier. Comme il
pense en avoir pour quelques secondes,
il ne prend méme pas la peine
d’éteindre son moteur et laisse les clés
sur le contact, ce qui est formellement
interdit par la loi. Mais voila qu’a peine
disparu, un groupe de jeunes se
trouvant devant la grille de leur
établissement d’a coté, comprend la
situation et compte bien en profiter. Le
plus téméraire d’entre eux, Yoni, décide
de montrer a ses camarades ses dons
de pilote. Il monte dans la voiture,
commence par accélérer bruyamment,
puis voyant que cela ne suffit pas pour
amuser la galerie, il décide de mettre la
premiere et d’aller faire un petit tour.
Entre-temps, Otniel a rencontré un vieil
ami, il discute un peu avec lui, puis en
découvre un second et s’oublie
compléetement. Il se reprend quand il
entend un grand bruit venant de la rue,
et voit par la fenétre sa belle voiture
enfoncée contre un arbre. Il court
comme un fou pour découvrir le
coupable et voit un jeune homme un

La question de Rav Zilberstein

peu abasourdi, qui essaye de se sauver
avant qu’on |'attrape. Otniel le met face
a ses responsabilités et lui demande de
rembourser les dégats. Mais lorsque les
parents de Yoni entendent I'histoire, ils
accusent Otniel d’'une grave négligence
et Ilui demandent presque un
dédommagement moral. Qui a raison ?

La Guémara baba Kama (48b) nous
enseigne que si deux personnes sont en
tort et s’endommagent mutuellement,
ils seront tous les deux responsables
des dégats qu’ils ont occasionnés. Le
Chou’lhan Aroukh (H“M 398,1) nous
enseigne que si Reouven fait entrer son
taureau dans le jardin de Chimon sans
aucune permission et que celui-ci en
profite pour le maltraiter et le blesser,
Chimon sera tout de méme ‘Hayav des
blessures sur I'animal. La raison est que
méme s'il a le droit de mettre I'animal
dehors car il n’a aucun droit de se
trouver 13, il n’a aucune permission
pour le maltraiter. Ainsi, dans notre cas,
puisque le jeune Yoni (qui est tout juste
Bar Mitsva) n’avait aucunement le droit
de toucher au véhicule, il sera ‘Hayav
des dégats qu’il a occasionnés et cela
méme si c’est arrivé par la négligence
d’Otniel qui a illégalement laissé ses
clés sur le contact.

En conclusion, puisque Yoni et Otniel se
sont conduits de maniere illégale, ils
seront tenus responsables chacun des
dégats qu'’ils ont occasionnés.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 480)

ewewes JassoA uaq |geydey 1980y jewydiN Anojia]

Comprendre Rachi

« Tu limiteras le peuple autour en disant : Gardez-vous de
monter dans la montagne et d'en toucher I'extrémité ! Tout
celui qui touche a la montagne mourra. » (19/12)

Rachi explique : « Fixe-leur des barriéres qui leur servent de signes afin qu'ils
n'approchent pas de la limite. Et la limite elle-méme parlera en leur disant
"Gardez-vous de monter a partir d'ici" et toi tu les avertiras sur cela.»

« Hachem dit 3 Moché : Descends, avertis le peuple de peur qu'ils
détruisent (leur situation) vers Hachem pour voir... » (19/21)

Rachi explique : « Avertis-les pour qu'ils ne montent pas sur la montagne, de
peur qu’ils détruisent leur situation par le désir qui les porte vers Hachem
pour Le voir... »

« Moché dit a Hachem : Le peuple ne pourra pas monter vers le mont Sinai
car Toi Tu nous as avertis en disant : Limite la montagne... » (19/23)

Rachi explique : « Je n’ai pas besoin de les avertir car cela fait 3 jours que je
les avertis qu’ils sont soumis a I'interdiction. Ils ne pourront pas monter, car
ils n’en ont pas le droit. »

« Hachem lui dit : Va, descends... »

Rachi explique : « Avertis-les une seconde fois car on avertit ’'hnomme avant
I'action et on répéte I'avertissement au moment de I’action. »

Les commentateurs demandent (Gour Arié, Béer Bessadé...) :

A la demande de Hachem d’avertir le peuple une 2éme fois, comment Moché
peut-il dire que ce n’est pas nécessaire puisqu’ils sont déja avertis ? Moché
ne sait-il pas que Hachem sait parfaitement qu’ils ont déja été avertis et qu'll
demande malgré tout de répéter I'avertissement ? Qu’est-ce que Moché
Rabbénou a pensé ?

On pourrait proposer la réponse suivante (tirée du Béer Bessadé) :

Lorsque Hachem dit la premiere fois d’avertir le peuple, c’est limpide que
I'avertissement porte sur le fait gu’ils ne doivent pas monter sur la
montagne: « Gardez-vous de monter dans la montagne », c’est clair. Mais
lorsque Hachem dit la 2éme fois d’avertir : « Avertis le peuple de peur qu’ils
détruisent (leur situation) », la ce n’est pas clair; sur quoi porte
I'avertissement ? Cela provoque un doute chez Moché Rabbénou : de quel
avertissement s’agit-il ?

Ainsi, Moché Rabbénou se dit : Malgré I'envie irrésistible de voir et d’étre
attiré par Hachem, vu toutes les précautions qui ont été prises (les barrieres,
la limite qui parle, et par-dessus tout la mort qui est extrémement
dissuasive), il n’y a pas de raison qu’ils s’approchent de la montagne. Moché
interroge Hachem : Etant donné qu’ils ne vont pas s’approcher de la
montagne, sur quoi doit porter I'avertissement ? Hachem lui répond : Il s’agit
bien d’avertir de ne pas monter sur la montagne et, bien qu’ils aient déja été
avertis, il y a un principe : on avertit ’'homme avant I'action et on répéte
I'avertissement au moment de I'action.

A présent, on pourrait se demander :

1. Finalement, vu toutes les précautions, les barriéres, la limite qui parle et la
mort qui est ultra dissuasive, ce serait étonnant que des Bnei Israél montent
sur la montagne, comme justement avait pensé Moché Rabbénou ; alors
pourquoi Hachem craint-Il tellement et désire-t-1l un second avertissement
au moment de I'action ?

2. Pourquoi Hachem emploie-t-ll « arissa » (destruction), verbe
habituellement utilisé pour désigner une destruction de binyan (immeuble) ?
3. D’ailleurs, Rachi définit « arissa » comme la séparation de ce qui forme un
binyan ; ainsi « celui qui se sépare d’un groupe d’hommes détruit tout le
groupe ». Pourquoi la séparation d’'un homme du groupe détruirait-elle tout
le groupe ?

4. Lors du 2eme avertissement, Hachem dit : « il en tombera beaucoup », ce
que Rachi explique par : « Méme si un seul devait tomber, c’est considéré
devant Moi comme si beaucoup sont tombés ». Pourquoi est-ce important
pour Hachem de préciser cela juste ici ?

On pourrait proposer la réponse suivante Effectivement, vu les
précautions et avertissements, il n’y a pas a craindre que beaucoup veuillent
monter sur la montagne, mais Hachem demande de refaire I'avertissement
au moment de I'action pour une seule personne. Oui, tout cela (la demande
de Hachem, Moché qui descend, avertir tout le peuple...) vaut la peine pour
une seule personne, dont la probabilité qu'elle s’approche de la montagne
est proche du zéro. Car une seule personne qui meurt, c’est la situation de
tous les Bnei Israél qui est détruite. En effet, chaque juif est une pierre
précieuse indispensable ; chacun apporte une chose que personne d’autre ne
pourra apporter, chacun est unique. Cette situation ou se situent les Bnei
Israél, qui les rend éligibles a recevoir la Torah, est le résultat de |’association
de chaque Ben Israél, de chaque juif qui forme cette extraordinaire
construction : le Klal Israél. Mais s’il manque ne serait-ce qu’un seul Ben
Israél, c’est toute la construction qui s’écroule ; si un seul Ben Israél tombe,
c’est I'ensemble qui tombe, donc il ne faut prendre strictement aucun risque.
C'est cela le premier message de Hachem lors de Matan Torah lorsqu’ll est
descendu sur la montagne : Tout cela est possible car vous étes tous la, il ne
doit manquer personne, on a besoin de tout le monde.
Chaque juif est une pierre précieuse indispensable,
irremplagable.

un diamant



