
 
 
La paracha de la semaine débute par l’épisode de Yitro venant 
rejoindre l’assemblée d’Israël. Après que Moché lui ait raconté 
les prodiges réalisés par Hachem pour les sortir d’Égypte, Yitro 
s’exclama : « Béni soit Hachem, qui vous a sauvés de la main de 
l’Égypte et de la main du Pharaon. » 
La Guemara, dans Sanhédrin, relève qu’il s’agit de la 1ère 
occurrence d’une bénédiction faite à Hachem pour ces miracles, 
et que cela vient mettre en lumière que, jusqu’ici, aucun 
membre d’Israël, pas même Moché et Aharon, ne l’avait fait. 
Comment comprendre que Yitro ait pu développer cette 
sensibilité au point de louer Hachem pour des miracles qui lui 
ont été simplement racontés, alors que les plus grands d’Israël 
ne l’ont pas eue ? 

Le Toldot Adam répond : un passouk dans Tehilim nous dit : 
«Louez Hachem, tous les peuples ; glorifiez-le, toutes les nations, 
car il a renforcé sur nous Sa bonté. » Ceux qui glorifient Hachem 
pour les bontés qu’Il nous prodigue, ce sont d’abord les autres 
peuples. Nos sages expliquent que cela est dû au fait que seuls 
nos ennemis ont parfaitement conscience de tout le mal qu’ils 
avaient prévu de nous faire, et dont Hachem nous a épargnés. 
De même, le Midrash nous raconte que Yitro faisait partie du 
premier cercle de conseillers de Pharaon, avec qui celui-ci 
chercha à élaborer un plan pour nuire aux enfants d’Israël (Yitro 
exprimera sa désapprobation en s’enfuyant à Midiane). 
Ainsi, lorsque Yitro, connaissant tous les périls qui guettaient 
Israël pour le conduire à sa perte, entendit comment Hachem 
avait extirpé Israël d’Égypte, il bénit spontanément Hachem 
ayant conscience encore plus qu'Israël de l’immensité de Ses 
bontés. 

 

 
 

Le voyage fantastique 

Durant le Séder de Pessa’h, nous disons : « Rabban Gamliel 
dit: “Celui qui n’a pas expliqué ces trois choses pendant 
Pessa’h ne s’est pas rendu quitte de son devoir : Pessa’h, 
matsa et maror. Pessa’h… Cette matsa, pourquoi la 
mangeons-nous ? Parce que la pâte de nos ancêtres n’avait 
pas eu le temps de fermenter jusqu’à ce que se dévoile le Roi 
des rois, le Saint, béni soit-Il, et qu’Il nous libère, comme il est 
dit dans le verset[1] : ‘Ils firent des galettes cuites sans levain 
avec la pâte qu’ils avaient emportée d’Égypte, et qui n’était 
pas levée, car ils avaient été chassés d’Égypte, sans pouvoir 
tarder, et sans prendre des provisions avec eux.’” »[2] Que 
signifie l’expression : « se dévoile le Roi des rois, le Saint, béni 
soit-Il » ? C’est une vision surnaturelle, prophétique de 
Hachem[3]. De quelle vision s’agit-il ? Et pourquoi leur départ 
précipité, sans pouvoir s’attarder - et non en prenant leur 
temps - ainsi que la non-fermentation de la pâte, sont-ils si 
importants au point que la fête tourne autour de la mitsva de 
la matsa et de l’interdit du ‘hamets ? Pour répondre, voici le 
texte : « Le peuple emporta sa pâte avant qu’elle ne fût levée. 
Ils enveloppèrent les restes[4] dans leurs vêtements et les 
mirent sur leurs épaules… Les enfants d’Israël partirent de 
Ramsès vers Soukkot, au nombre d’environ six cent mille 
hommes, à pied, sans compter les enfants… Ils firent des 
galettes cuites sans levain avec la pâte qu’ils avaient 
emportée d’Égypte, et qui n’était pas levée, car ils avaient été 
chassés d’Égypte, sans pouvoir tarder et sans prendre des 
provisions avec eux »[5]. Où ces galettes furent-elles cuites ? 
Soit sur la route de Ramsès à Soukkot, soit en arrivant à 
Soukkot. Ramsès était leur point de départ. Or, les enfants 
d’Israël étaient éparpillés dans tout le pays, qui était vaste. Il 
fallait d’abord qu’ils se réunissent à Ramsès. De Ramsès à 
Soukkot, il y a 120 milles, environ 120 kilomètres[6]. En 
principe, un tel voyage à pied prend trois jours entiers de 
marche, et leur pâte aurait dû fermenter. Or, elle n’a pas levé! 
Comment cela est-il possible ? Mais lorsque D.ieu proposa la 
Torah aux enfants d’Israël, Il leur dit : « Vous avez vu ce que 
J’ai fait à l’Égypte, et comment Je vous ai portés sur des ailes 
d’aigle et amenés vers Moi »[7]. Que signifie cette expression? 
Ils voyagèrent de Ramsès à Soukkot en un clin d’œil ! Par un 
miracle fantastique, un voyage mystique, le peuple - les 600 
000 hommes et toutes leurs familles - se retrouva 
instantanément 120 kilomètres plus loin, hors d’Égypte[8]. Là, 
ils furent accueillis par D.ieu en personne. Cette station ne 

s’appelle pas Soukkot par hasard : soukka signifie couverture, 
protection. Sept nuées saintes les y attendaient, les 
accueillirent et les couvrirent[9]. Le texte dit en effet : « Ils 
partirent de Soukkot et campèrent à Étam, à l’extrémité du 
désert ; l’Éter-nel allait devant eux, le jour dans une colonne 
de nuée pour les guider sur le chemin, et la nuit dans une 
colonne de feu pour les éclairer, afin qu’ils marchent jour et 
nuit. La colonne de nuée ne se retirait point de devant le 
peuple pendant le jour, ni la colonne de feu pendant la 
nuit»[10]. Il ne s’agissait pas d’un simple nuage, mais d’une 
nuée dans laquelle ils percevaient la Présence divine : « la 
gloire de l’Éter-nel apparut dans la nuée »[11]. Arrivés à 
Soukkot, enveloppés par la nuée et se tenant devant la 
Présence divine dévoilée, que les enfants d’Israël constatèrent 
que leur pâte avait été cuite par le soleil[12] et qu’elle n’avait 
pas fermenté durant tout ce temps. Ils prirent alors 
conscience qu’ils avaient voyagé en un clin d’œil[13]. Voici le 
sens des paroles de Rabban Gamliel : « Matsa : pourquoi la 
mangeons-nous ? Parce que la pâte de nos ancêtres n’avait 
pas eu le temps de fermenter jusqu’à ce que se dévoile - dans 
la nuée divine, à la station de Soukkot - le Roi des rois, le 
Saint, béni soit-Il, et qu’Il nous libère, comme il est dit : ‘Ils 
firent des galettes cuites… »[14]. C’est pour se souvenir de ce 
voyage fantastique, sur des ailes d’aigle, vers le dévoilement 
de D.ieu - attesté par la pâte non fermentée - que nous 
mangeons la matsa. Que signifie l’expression « ailes d’aigle » ? 
Dans la Ma’assé Merkava — la vision des anges autour du 
Trône céleste décrite par le prophète - l’aigle figure parmi les 
quatre images : « Quant à la figure de leurs faces… et une face 
d’aigle»[15]. L’aigle vole dans les hauteurs, et la Torah 
compare - d’une certaine manière - D.ieu à l’aigle qui a porté 
le peuple juif dans le désert : « Pareil à l’aigle qui éveille sa 
couvée, voltige sur ses petits, déploie ses ailes, les prend et 
les porte sur ses plumes. L’Éter-nel seul a conduit Son peuple, 
et aucun dieu étranger n’était avec Lui »[16]. L’aigle 
représente ici l’amour avec lequel D.ieu a pris soin du peuple 
juif. Celui qui n’a pas expliqué ce récit ne s’est pas acquitté de 
son devoir de raconter la sortie d’Égypte. Quel fabuleux 
enseignement ! 
[1] Chemot 12,39. [2] Texte de la Haggada, Pessa’him 116. 
[3] Chemot 24,10 ; Chemot 40,38 ; Ye’hezkel 1,1.  
[4] Des matsot et du maror de la veille.  [5] Chemot 12,34-39.  
[6] Mehilta, Bo.  [7] Chemot 19,4. 
[8] Mekhilta 84 ; rapporté par Rachi sur Chemot 12,37 et 19,4, ainsi que par 
le Ramban. [9] Yonathan ben Ouziel. 
[10] Chemot 13,20-22. [11] Chemot 16,10.  [12] Yonathan ben Ouziel. 
[13] Avaient-ils vécu une forme de « paradoxe des jumeaux », dit de 
Langevin ou d’Einstein - ce que nos Sages appellent peut etre kefitsat 
hadérekh d’Éliézer, Sanhédrin 95a, rapporté par Rachi sur Béréchit 24,42 ?  

[14] Chemot 12,39. [15] Ye’hezkel 1,10.   [16] Devarim 32,11-12. 

N° 470 

 Pour aller plus loin 
Yaacov Guetta 

1) Il est écrit (18-12) : « Vayika’h 
Yitro ´hotène Moché ola 
ouzeva’him lélohim .… léèkhol 
lé’hème ime ´hotène Moché 
lifnei haélohim ». À quels 
enseignements liés à la Mitsva de 
la Brit Mila font allusion certains 
termes de ce verset ? 

2) Il est écrit (19-16) : « Vayehi 
bayome hachélichi bihyote 
haboker… ». Que cherche à nous 
enseigner la Torah à travers 
l’expression « bihyote haboker » 
à laquelle il manque (à chacun 
des deux mots) la lettre « Vav » ? 

3) Il est écrit (19-16) : « Vayehi 
bayome hachélichi bihyote 
haboker, vayehi kolote 
ouvrakim… ». Que vient nous 
enseigner le terme « Vayehi » 
apparaissant deux fois dans ce 
verset (et étant, comme on le 
sait, un lachone tsaâr : Un 
langage exprimant la souffrance, 
la peine ou le malheur) ? De plus, 
d’où proviennent ces “Kolote” 
(voix) dont parle le verset ?  

4) Que s’est-il passé pour toutes 
les “avodote zarote” (les 
divinités étrangères) du monde 
entier, lorsque Hachem se révéla 
au Klal Israël lors de Matane 
Torah ? 

5) À quels endroits de ” ´houts 
laarets” (endroits situés en 
dehors de la terre d’Israël) y a-t-il 
la kédoucha d’Erets Israël ? 

6) À quel enseignement du Zohar 
propre aux commandements de : 
« Lo tirtsa’h - Lo tineaf - Lo 
tignov », peut-on rattacher et 
donner une certaine lecture à 
l’un des versets de Malakhi ? 

 

Leïlouy 
Nichmat 

Rivka 
Jeannine 
Taïta bat 

Sarah Guetta 
lebet Corchia 

- 

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israël 

         La parole du Rav 
Rav Yehiel Brand 

Chabbat 

Yitro 
 

20 Chevat 5786 
7 février 2026 

Réfoua 
chéléma 

Mones 
ben Sara 
Halevi 

Ville Entrée  Sortie 

Jérusalem 16 : 42 17 : 56 

Paris 17 : 37 18 : 48 

Marseille 17: 39 18: 43 

Lyon 17 : 35 18 : 42 

Strasbourg 17 : 17 18 : 26 

      La Question 
G. N. 



Halakha de la semaine 
David Cohen 

Récite-t-on une bénédiction sur un 
gâteau servi en dessert lors d’un 
repas où l’on a fait Moçi ? 

Le Talmud (Berakhot 41b) enseigne que celui 
qui consomme, au cours d’un repas, des 
aliments qui ne sont pas liés au repas, tels 
que des fruits, doit réciter une bénédiction 
avant de les consommer. Se pose alors la 
question du statut de ce que l’on appelle Pat 
Habaa Bekissanin (pâte sucrée, fourrée avec 
des aliments sucrés ou croquante). 
Les avis des Richonim 
Plusieurs Richonim écrivent que l’on récitera 
une bénédiction sur ces pâtisseries, au même 
titre, ou a fortiori, que sur les nivlich (pâte 
liquide dont la bénédiction est Mezonot), 
même lorsqu’elles sont consommées au cours 
d’un repas avec Moçi, à condition qu’elles 
soient consommées en tant que kinoua’h  
[Tossefot, Maharam, Roch, Rabbénou Yona]. 

D’autres Richonim estiment que la 
bénédiction de Moçi acquitte toute forme de 
pâtisserie, même lorsqu’elle remplit les trois 
critères de Pat Habaa Bekissanine. Selon eux, 
le fait que l’on doive réciter Hamoçi sur ces 
pâtisseries lorsqu’on en consomme une 
quantité constituant une keviout seouda, 
prouve qu’elles possèdent 
fondamentalement un statut de pain. 
Ce n’est que leur texture et leur usage 
courant (en tant que goûter et non comme 
base d’un repas) qui justifient, a priori, la 
bénédiction de Mezonot. Toutefois, a 
posteriori, la bénédiction de Hamoçi serait 
valable  [Rachba (Berakhot 41b), Meïri, 
Hapardess, Or’hot ‘Hayim, Raa, Ritba… et tel est 
également l’avis du Rif et de Rachi, même 
lorsque la pâtisserie est servie après le Silouk 
Hachoul’han]. 

La halakha retenue par le Choul’han Aroukh 
En pratique, le Choul’han Aroukh (168,8) 
retient l’avis de Tossefot et du Roch, selon 
lequel il faut réciter Mezonot sur ces 
pâtisseries [voir Beth Yossef 168,8, au nom des 
Hagahot Maymoniyot et du Chibolé Haleket]. 

Tel est également l’avis de nombreux 
A’haronim  [Taz, Maguen Avraham, Aroukh 
HaChoul’han 168,33, R. M. Eliahou (Peniné 
Halakha 3,8)]. 

On aurait pu expliquer cette position en 
affirmant que les Richonim ne sont pas en 
mahloket, chacun ayant donné une définition 
valable de Pat Habaa Bekissanine. Toutefois, 
du Beth Yossef (168,7), il ressort clairement 
qu’il s’agit bien de trois opinions divergentes. 
Il convient donc plutôt d’expliquer, comme le 
Peri Megadim, que puisque le minhag est de 

réciter Mezonot sur toute forme de Pat 
Habaa Bekissanine, on considère que l’on a 
une kavana implicite de ne pas l’acquitter par 
la bénédiction du pain. Cela n’est pas 
considéré comme une bénédiction inutile, car 
l’on agit ainsi afin de sortir d’un doute. 
Autres avis parmi les A’haronim 
D’autres A’haronim écrivent qu’il ne faut pas 
réciter de bénédiction sur une pâtisserie, à 
moins qu’elle ne réunisse les trois critères : 
sucrée, fourrée et croquante. Dans ce cas, elle 
est considérée comme Pat Habaa Bekissanine 
selon tous les avis  [Gra, Rabbi Akiva Eiger, 
Beour Halakha 168,8]. 

Le Béour Halakha précise que le critère du 
fourrage est le plus déterminant, et que celui 
qui récite la bénédiction sur ce seul critère a 
sur qui s’appuyer. Il est à noter que les tartes 
sont considérées comme remplissant 
l’ensemble des conditions (Igrot Moché 3,33). 

Tel est le minhag des communautés 
ashkénazes  [Vézot HaBerakha (Berour Halakha 
12)]. 

Pratique séfarade et conclusion 
En ce qui concerne les Séfarades, il convient 
de craindre l’avis du Rachba et de plusieurs 
autres Richonim, conformément au principe 
de Safek Berakhot Lehakel, sauf s’il y a eu un 
Silouk Hachoul’han avant le Birkat Hamazon 
[Birkat Hachem 3, perek 10, 76 note 289]. 

Ces ouvrages précisent que si le Beth Yossef 
avait eu connaissance de l’ensemble des 
Richonim soutenant le Rachba, il aurait 
probablement craint leur avis. 
Malgré tout, il est fortement recommandé de 
servir la pâtisserie après le Birkat Hamazon, 
afin de sortir de tout doute  [Birkat Hachem 
note 290]. 

Si l’on craint que les convives oublient de 
réciter Al HaMi’hya (ce qui est 
malheureusement fréquent), on pourra 
adopter une autre solution : réciter Mezonot 
avant la Netilat Yadaïm sur un aliment tel 
qu’un Bissli (sans dépasser, a priori, un 
kazayit), en ayant l’intention d’acquitter le 
dessert. 
Si cela n’est pas possible, on pensera, au 
moment de la bénédiction de Hamoçi, à ne 
pas acquitter la pâtisserie qui sera servie, afin 
de pouvoir réciter Mezonot selon tous les avis  
[voir Or Létsion II, p.102]. 

D’autres, préconisent au contraire, de penser 
à acquitter la pâtisserie dès la bénédiction de 
Moçi  (Hayé Adam 43,9). 

En dernière option, on récitera Chéhakol sur 
une sucrerie en pensant acquitter la 
pâtisserie (Ben Ich ‘Haï, Pin’has §22). 

1) Les “Sofei Teivote” des mots : 
« Ola ouzeva’him lélohim » (“Hé”-
”mème”-”mème”) ont pour 
Guématria 85 (valeur numérique 
du mot : “Mila”). C’est en effet le 
jour où Yitro rejoignit le Klal Israël 
dans le désert, qu’il fit sa Brit 
Mila. Or, cette Mitsva équivaut à 
l’apport de tous les korbanote 
(ola, zeva’him…). De plus, 
l’expression «léèkhol 
lé’hème » (pour manger du pain) 
à la même Guématria que 
l’expression :  « Zo séouda » (avec 
son collel), soit 159 (ce qui 
constitue l’une des sources de la 
Mitsva de faire une Séoudat 
Mitsva avec du pain le jour de la 
Mila). D’autre part, 
l’expression « ´hotène Moché » se 
rapportant à Yitro (ayant fait la 
Mila) est à mettre en parallèle 
avec celle de: « ´Hatane 
damim » (voir Chémot 4-25,26). 
Source : Siftei Cohen al hatorah 

2) Que c’est à partir de la 
6ème heure (vav chaôte) de la 
nuit (‘hatssote laïla) de Matane 
Torah, que l’Eternel fit descendre 
une pluie de Bérakha des cieux, 
afin de nettoyer la surface du Har 
Sinaï (la rendant ainsi propre et 
brillante), mais aussi pour enlever 
l’importante chaleur ambiante 
régnant à ce moment-là de 
l’année (et rafraîchir ainsi l’air et 
l’atmosphère). Tout cela pour 
donner au Maâmad Har Sinaï (et à 
la Torah que le Klal Israël 
s’apprêtait à recevoir) un très 
grand Kavod ! Source : Rokéa’h al 
hatorah 

3) Ces voix sont celles des Anges 
de service qui pleuraient, se 
lamentaient et gémissaient à ce 
moment là (lors de la kabalate 
hatorah), du fait que la Torah ne 
sera bientôt plus détenue par eux 
dans les cieux (d’où l’emploi de 
l’expression « vayehi » exprimant 
la peine et la tristesse des 
Malakhim se voyant dépossédés 
de ce trésor), mais descendra sur 
terre pour appartenir alors au Klal 
Israël. Source : Sifté Cohen al 
hatorah  

4) Hachem octroya (donna) la 
force à toutes les “avodote 
zarote” du monde entier de se 
prosterner miraculeusement à 
lui ! Remez Ladavar : Il est écrit 
(Téhilim 97-7) : « Hichta’havou lo 
kol Elohim !  ». Source : Yalkoute 
Chimoni- Téhilim, Remez 714. 

5) A- Dans la terre de Gochen, à 
partir du moment où cette terre 
fut donnée en cadeau à Sarah 
(comme “dédommagement”) par 
Pharaon qui l’avait séparée 
d’Avraham et l’avait prise dans 
son palais. Source : Rav Moché 
Alchikh rapporté par le Midrach 
Talpiyote, Anaf Gochen 

B- Au Mont Sinaï, au moment de 
Matane Torah. Source : Even Ezra 
sur Téhilim 6-18. 

6) Le Psik (marquant comme on le 
sait un petit arrêt) placé après le 
mot « lo » introduisant ces 
interdits “ bein adam la’havéro” 
(lo tirtsa’h... lo tignov…) signifie 
qu’il est permis dans certains cas 
(voir même commandé) de tuer 
(exemple : Tuer, détruire Amalek 
et ses descendants), de voler, de 
convoiter (exemple : “Voler”, 
convoiter la ´hokhma d’un Grand 
Sage). Ainsi, selon cet 
enseignement du Zohar (´Helek 
beit, p.93b), on pourrait lire et 
comprendre d’une certaine 
manière, le verset suivant de 
Malakhi (3-6) : « Ki Ani Hachem lo 
chaniti, véatème Béné Yaacov, lo 
khélitème ! », autrement dit  : 
« Moi Hachem, “j’ai changé” 
(chaniti) en mettant 
un “Psik” (marquant l’arrêt) après 
le mot « lo » introduisant ces 
“Lavim”(interdits “beine adam 
la’havéro”) énoncés 
précédemment (lo tirtsa’h,lo 
tignov…), permettant (et 
ordonnant même parfois) 
ainsi (selon la situation) de tuer, 
de voler… . Or, vous, Béné 
Yaacov, vous avez fait disparaître 
complètement le 
mot « lo » (“lo” : “khélitème”!) en 
enfreignant ces commandements! 
Source : Rav Yéhonatan Eybéchits  

Léïlouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour 

    Réponses aux questions 

  

 

Enigmes 

1) Quelle Brakha du Chémoné Essré contient 
toutes les lettres de l'alphabet ?  הצדיקים על  

2) Je ne suis pas vivant, mais j'ai cinq doigts. 
Qu'est-ce que je suis ? un gant 

3) Trouve dans la paracha le nom d'un 
grand pays.   La Chine  
( א,טז( סין מדבר אל ישראל בני עדת כל ויבאו  Rébus :   Loto / Scie / Fou / 

Lire / Eau / Tas / Mode 

       Réponses 
N°469 Bechalah 

   Echecs :  

H4 - E4 

 
 

-  Yitro rejoint les Béné Israël dans le désert. Il y est 
accueilli chaleureusement par Moché lui-même 
qui fut suivi par tout le peuple (Rachi). 
-  Yitro conseille à Moché de se faire aider dans sa 
sainte tâche de la gestion du peuple en nommant 
des chefs de 1000, 100, 50 et encore des chefs de 
10. 
- Yitro retourne dans son pays pour y convertir sa 

famille. De son côté, le peuple d'Israël atteint la 
montagne du Sinaï le jour de Roch 'Hodech Sivan. 
(Il y a une discussion pour savoir si Yitro était 
présent lors du don de la Torah.) 
- Hachem transmet à Moché les instructions avant 
Matan Torah en lui donnant quelques halakhot à 
respecter. 
- Le matin, les Béné Israël, endormis, se font 
réveiller par le tonnerre et les éclairs et courent 

vers la montagne, afin de recevoir la Torah. 
- Hachem transmet les dix commandements par 
l'intermédiaire de Moché, dans une atmosphère 
hors du commun. La haine des nations se créa à 
l‘égard des béné Israël (Sinaï, Sina, haine). 
- La Paracha se termine par l’interdiction de 
reproduire les chérubins dans les synagogues et 
par quelques Halakhot concernant la confection du 
mizbéa’h. 

   Résumé de la Paracha 



 
 

Tu n’y monteras pas avec des escaliers  

Tous le peuple vit les torches 
 

Hachem nous a portés sur leurs ailes 

Jusqu’à 3 générations 

Tu ne kidnapperas pas 

 
 
 

    Echecs 

Les blancs 
font mat 

en 3 coups 

 
 

    Rébus 

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?   

   א _____

  ג _____

 י _____

 נ _____ 

 ל_____

‘’Au sujet’’ d’Israël 
 

Des pierres taillées  

Il sera projeté !  (au sujet de 
celui qui touche la montagne) 

‘’Faner’’, tu faneras  

‘’Dans le but’’ de vous élever 

 ____ ך

 ____ל

ן  ____ 

 ____ ע

 ____ ש  

  

Lors du ‘’prolongement du son du chofar 
 

‘’Délimité’’ la montagne 

Comme la fumée d’un fourneau 

Synonyme d’argent. On parle 
des gens qui le détestent 

Quand le peuple vient me voir 
pour ‘’me questionner’’ sur des lois 

      Une lettre  –  Un mot 

Massekhet Ketouvot  

Comme nous l’avons déjà 
mentionné dans l’introduction au 
Seder NACHIM, la Michna traite des 
relations entre les hommes et les 
femmes, et plus particulièrement 
des relations entre époux. 
La massekhet Ketouvot est le 
deuxième traité du Seder NACHIM, 
qui constitue le troisième Seder de 
la Michna. Ce traité comprend treize 
chapitres, dont la majorité est 
consacrée aux détails des lois 
relatives à la ketouva, ainsi qu’aux 
autres obligations réciproques des 
époux [chap. 5–6]. 
Si les engagements principaux du 
mari sont mentionnés dans la Torah 
— chéèr, kessout et ‘ona — dans la 
paracha Michpatim [chap. 5], de 
nombreux aspects ont été précisés 
par les ‘Hakhamim. Ceux-ci ont 
posé, dans cette massekhet, les 
bases minimales des obligations 
conjugales, depuis les petites 
dépenses du quotidien [5,9] 
jusqu’aux tâches ménagères comme 
la lessive [5,5]. 
La plus importante de ces takanot 
est celle de la ketouva. 
 Lorsqu’un homme se marie, il doit 
rédiger un acte par lequel il s’engage 
à verser à sa femme une somme 
déterminée s’il venait à divorcer, ou 
s’il décédait, somme qu’elle 
recevrait alors à partir de l’héritage 
[chap. 11]. Cette takana est si 
fondamentale que même si le mari 
ne s’y engage pas explicitement, il y 
est néanmoins astreint [4,7]. 
 La Michna fixe un montant 

minimum [1,2] — cent ou deux 
cents zouz, selon les cas — auquel le 
mari peut ajouter librement [5,1]. 
L’objectif recherché est de limiter 
les divorces, en instaurant une 
obligation financière destinée à 
dissuader un homme de se séparer 
trop facilement de son épouse. 
Cette massekhet est également 
surnommée par les A’haronim le 
«Chass katan», le « petit Chass ». En 
effet, à travers l’étude des 
obligations financières entre les 
époux, elle aborde un très grand 
nombre de notions issues de 
l’ensemble du Talmud [Birkei Yossef, 
Yoré Déa 46], y compris des 
principes fondamentaux tels que les 
sfekot (doutes), la ‘hazaka 
(présomption), le rov (majorité), le 
migo, bari véchéma, ainsi que de 
nombreux autres concepts qui 
constituent les bases de la halakha 
[voir chap. 1–2]. 
La Michna traite également des lois 
relatives au viol (oness), à la 
séduction (mefaté) et à la 
diffamation (motsi chem ra) [chap. 
3]. 

La massekhet Ketouvot comprend en 
tout 111 michnayot, et également 
111 dapim de Guemara dans le 
Talmud Bavli (éditions classiques de 
Venise puis de Vilna). 
 Le Talmud Yeroushalmi, quant à lui, 
comporte 72 dapim (édition Vilna), 
tandis que la Tossefta comprend 12 
perakim, totalisant 125 halakhot. 

N.B. Dans le Yeroushalmi, la massekhet 
Sota vient après Yébamot et avant 
Ketouvot. 

         La Michna 
Yéhezkel Elkoubi 

 ב  _ _ _ _  

 ה  _ _ _ _ _  

 נ  _ _ _ _  

 ש _ _ _ _

 ת _ _ _ 

Jeu de mot 

Précédemment dans Chemouel 

Chaoul, après avoir ordonné le 
massacre des Cohanim de Nov par la 
main de Doeg Haadomi, poursuit sans 
relâche David. Ce dernier, guidé par 
l'Éphod apporté par Evyatar, parvient à 
échapper de justesse aux habitants de 
Kéila qui s'apprêtaient à le livrer. Alors 
que les Zifim dénoncent sa cachette, 
David se retrouve face à Chaoul dans 
une grotte à Ein Gedi. Au lieu de 
frapper le roi, il se contente de couper 
un pan de sa redingote, un geste qu'il 
regrette aussitôt, craignant d'avoir 
porté atteinte à la mitsva de Tsitsit. 
Chaoul fond en larmes, reconnaît que 
David est plus tsadik que lui et lui fait 
jurer de protéger sa descendance 
lorsqu'il montera sur le trône. 

L'histoire de Chemouel se poursuit 
avec un tournant majeur : la mort du 
prophète Chemouel. Tout Israël se 
rassemble pour porter le deuil et 
l'enterrer dans sa demeure à Rama. 
David, de son côté, descend vers le 
désert de Parane. 
C’est là qu’apparaît un nouveau 
personnage : Naval. Cet homme, 
installé à Maon et possédant des biens 
au Carmel, est décrit comme un 
homme « grand » par sa richesse trois 
mille brebis et mille chèvres, mais 
«petit» par son caractère. À l'opposé 
de cet homme, sa femme, Avigayil, est 
décrite comme une femme d'une 
grande intelligence (tovat sékhel) et 
d'une grande beauté. 
David, apprenant que Naval tond ses 
moutons (une période de fête), envoie 
dix de ses jeunes gens pour le saluer 
en son nom. Il lui fait transmettre un 
message de paix : « Que tout soit en 

paix pour toi, pour ta maison et pour 
tout ce qui t'appartient ! » 
David rappelle à Naval qu'il a protégé 
ses bergers dans le désert. Fort de 
cette bienveillance, il lui demande de 
donner à ses hommes « ce que sa main 
trouvera » en ce jour de fête. 
Mais Naval traite David avec mépris : 
« Qui est David ? Qui est le fils d’Ichaï ? 
Aujourd'hui, il y a beaucoup de 
serviteurs qui s'échappent de chez 
leurs maîtres ! » 
Il refuse catégoriquement de partager 
son pain, son eau et sa viande avec des 
hommes qu'il prétend ne pas 
connaître. Lorsque les jeunes gens 
rapportent ces paroles à David, la 
réaction est immédiate. David 
ordonne: « Que chacun ceigne son 
épée ! ». Accompagné de quatre cents 
hommes armés, il se met en route. 
Heureusement, un serviteur prévient 
Avigayil. Il lui témoigne que les 
hommes de David ont été comme une 
« muraille » protectrice pour eux, jour 
et nuit. Comprenant que le mal est 
proche pour sa maison, Avigayil agit 
sans perdre un instant. Sans rien dire à 
son mari, elle prépare des vivres en 
abondance : deux cents pains, du vin, 
de la viande, des grains rôtis, et des 
gâteaux de figues et de raisins secs. 
Elle monte sur son âne et part à la 
rencontre de David. Alors qu'elle 
descend la montagne, elle se retrouve 
face à David et ses troupes. David 
regrette d'avoir protégé les biens de 
cet homme qui lui rend « le mal pour 
le bien ».  

La rencontre entre la sagesse 
d'Avigayil et la ‘’colère’’ de David 
contre son mari est imminente... 

 
 
1) Combien de fois, dans la prière 
de Cha’harit, dit-on : ‘’  ימלוך 'ד

 ? ’‘ ועד לעולם

2) N,X,S,E,Q... Ces lettres forment 
une suite logique : saurez-vous en 

comprendre le sens et trouver la 
lettre qui vient la compléter ? 

 

3) Quels sont les 
2 cousins de la paracha 
qui portent presque le même 
prénom, à une seule lettre près ? 

Enigmes 

Vécu de l’intérieur  :  Chemouel 
Moché Uzan 

Labourer, c'est lorsqu'au 
lieu d'arroser la terre avec 
de l'eau, on lui met du vin. 

Abonnement 
postal 

(69€/an) 

Dédicace d’un 
prochain feuillet 

(150€) Shalsheletnews.com ​ 



Une amende bien méritée 
  

Otniel est un homme occupé et 
malheureusement quelque peu tête en 
l’air. Un jour, il doit urgemment 
récupérer un papier important dans un 
bureau près de chez lui sans quoi il 
risque d’avoir un gros retard sur un 
chantier. C’est pourquoi il se dépêche 
d’y aller en voiture, gare son véhicule 
en double file devant le bureau et 
monte y chercher son papier. Comme il 
pense en avoir pour quelques secondes, 
il ne prend même pas la peine 
d’éteindre son moteur et laisse les clés 
sur le contact, ce qui est formellement 
interdit par la loi. Mais voilà qu’à peine 
disparu, un groupe de jeunes se 
trouvant devant la grille de leur 
établissement d’à côté, comprend la 
situation et compte bien en profiter. Le 
plus téméraire d’entre eux, Yoni, décide 
de montrer à ses camarades ses dons 
de pilote. Il monte dans la voiture, 
commence par accélérer bruyamment, 
puis voyant que cela ne suffit pas pour 
amuser la galerie, il décide de mettre la 
première et d’aller faire un petit tour. 
Entre-temps, Otniel a rencontré un vieil 
ami, il discute un peu avec lui, puis en 
découvre un second et s’oublie 
complètement. Il se reprend quand il 
entend un grand bruit venant de la rue, 
et voit par la fenêtre sa belle voiture 
enfoncée contre un arbre. Il court 
comme un fou pour découvrir le 
coupable et voit un jeune homme un 

peu abasourdi, qui essaye de se sauver 
avant qu’on l’attrape. Otniel le met face 
à ses responsabilités et lui demande de 
rembourser les dégâts. Mais lorsque les 
parents de Yoni entendent l’histoire, ils 
accusent Otniel d’une grave négligence 
et lui demandent presque un 
dédommagement moral. Qui a raison ? 

La Guémara baba Kama (48b) nous 
enseigne que si deux personnes sont en 
tort et s’endommagent mutuellement, 
ils seront tous les deux responsables 
des dégâts qu’ils ont occasionnés. Le 
Chou’lhan Aroukh (H“M 398,1) nous 
enseigne que si Reouven fait entrer son 
taureau dans le jardin de Chimon sans 
aucune permission et que celui-ci en 
profite pour le maltraiter et le blesser, 
Chimon sera tout de même ‘Hayav des 
blessures sur l’animal. La raison est que 
même s’il a le droit de mettre l’animal 
dehors car il n’a aucun droit de se 
trouver là, il n’a aucune permission 
pour le maltraiter. Ainsi, dans notre cas, 
puisque le jeune Yoni (qui est tout juste 
Bar Mitsva) n’avait aucunement le droit 
de toucher au véhicule, il sera ‘Hayav 
des dégâts qu’il a occasionnés et cela 
même si c’est arrivé par la négligence 
d’Otniel qui a illégalement laissé ses 
clés sur le contact. 
En conclusion, puisque Yoni et Otniel se 
sont conduits de manière illégale, ils 
seront tenus responsables chacun des 
dégâts qu’ils ont occasionnés. 

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 480) 

La question de Rav Zilberstein      
Haim Bellity 

Lé
ïlo

u
y N

ich
m

at R
o

ge
r R

ap
h

aë
l b

e
n

 Y
o

sse
f Sam

am
a

 

 La force d’une parabole 
Jérémy Uzan 

« Tu limiteras le peuple autour en disant : Gardez-vous de 
monter dans la montagne et d'en toucher l'extrémité ! Tout 
celui qui touche à la montagne mourra. » (19/12) 

Rachi explique : « Fixe-leur des barrières qui leur servent de signes afin qu'ils 
n'approchent pas de la limite. Et la limite elle-même parlera en leur disant 
"Gardez-vous de monter à partir d'ici" et toi tu les avertiras sur cela.» 
« Hachem dit à Moché : Descends, avertis le peuple de peur qu'ils 
détruisent (leur situation) vers Hachem pour voir… » (19/21) 
Rachi explique : « Avertis-les pour qu'ils ne montent pas sur la montagne, de 
peur qu’ils détruisent leur situation par le désir qui les porte vers Hachem 
pour Le voir… »  
« Moché dit à Hachem : Le peuple ne pourra pas monter vers le mont Sinaï 
car Toi Tu nous as avertis en disant : Limite la montagne… » (19/23) 
Rachi explique : « Je n’ai pas besoin de les avertir car cela fait 3 jours que je 
les avertis qu’ils sont soumis à l’interdiction. Ils ne pourront pas monter, car 
ils n’en ont pas le droit. »  
« Hachem lui dit : Va, descends… » 
Rachi explique : « Avertis-les une seconde fois car on avertit l’homme avant 
l’action et on répète l’avertissement au moment de l’action. » 
Les commentateurs demandent (Gour Arié, Béer Bessadé…) : 
À la demande de Hachem d’avertir le peuple une 2ème fois, comment Moché 
peut-il dire que ce n’est pas nécessaire puisqu’ils sont déjà avertis ? Moché 
ne sait-il pas que Hachem sait parfaitement qu’ils ont déjà été avertis et qu'Il 
demande malgré tout de répéter l’avertissement ? Qu’est-ce que Moché 
Rabbénou a pensé ? 
On pourrait proposer la réponse suivante (tirée du Béer Bessadé) : 
Lorsque Hachem dit la première fois d’avertir le peuple, c’est limpide que 
l’avertissement porte sur le fait qu’ils ne doivent pas monter sur la 
montagne: « Gardez-vous de monter dans la montagne », c’est clair. Mais 
lorsque Hachem dit la 2ème fois d’avertir : « Avertis le peuple de peur qu’ils 
détruisent (leur situation) », là ce n’est pas clair; sur quoi porte 
l’avertissement ? Cela provoque un doute chez Moché Rabbénou : de quel 
avertissement s’agit-il ? 
Ainsi, Moché Rabbénou se dit : Malgré l’envie irrésistible de voir et d’être 
attiré par Hachem, vu toutes les précautions qui ont été prises (les barrières, 
la limite qui parle, et par-dessus tout la mort qui est extrêmement 
dissuasive), il n’y a pas de raison qu’ils s’approchent de la montagne. Moché 
interroge Hachem : Étant donné qu’ils ne vont pas s’approcher de la 
montagne, sur quoi doit porter l’avertissement ? Hachem lui répond : Il s’agit 
bien d’avertir de ne pas monter sur la montagne et, bien qu’ils aient déjà été 
avertis, il y a un principe : on avertit l’homme avant l’action et on répète 
l’avertissement au moment de l’action. 
À présent, on pourrait se demander : 
1. Finalement, vu toutes les précautions, les barrières, la limite qui parle et la 
mort qui est ultra dissuasive, ce serait étonnant que des Bnei Israël montent 
sur la montagne, comme justement avait pensé Moché Rabbénou ; alors 
pourquoi Hachem craint-Il tellement et désire-t-Il un second avertissement 
au moment de l’action ? 
2. Pourquoi Hachem emploie-t-Il « arissa » (destruction), verbe 
habituellement utilisé pour désigner une destruction de binyan (immeuble) ? 
3. D’ailleurs, Rachi définit « arissa » comme la séparation de ce qui forme un 
binyan ; ainsi « celui qui se sépare d’un groupe d’hommes détruit tout le 
groupe ». Pourquoi la séparation d’un homme du groupe détruirait-elle tout 
le groupe ? 
4. Lors du 2ème avertissement, Hachem dit : « il en tombera beaucoup », ce 
que Rachi explique par : « Même si un seul devait tomber, c’est considéré 
devant Moi comme si beaucoup sont tombés ». Pourquoi est-ce important 
pour Hachem de préciser cela juste ici ? 
On pourrait proposer la réponse suivante : Effectivement, vu les 
précautions et avertissements, il n’y a pas à craindre que beaucoup veuillent 
monter sur la montagne, mais Hachem demande de refaire l’avertissement 
au moment de l’action pour une seule personne. Oui, tout cela (la demande 
de Hachem, Moché qui descend, avertir tout le peuple…) vaut la peine pour 
une seule personne, dont la probabilité qu'elle s’approche de la montagne 
est proche du zéro. Car une seule personne qui meurt, c’est la situation de 
tous les Bnei Israël qui est détruite. En effet, chaque juif est une pierre 
précieuse indispensable ; chacun apporte une chose que personne d’autre ne 
pourra apporter, chacun est unique. Cette situation où se situent les Bnei 
Israël, qui les rend éligibles à recevoir la Torah, est le résultat de l’association 
de chaque Ben Israël, de chaque juif qui forme cette extraordinaire 
construction : le Klal Israël. Mais s’il manque ne serait-ce qu’un seul Ben 
Israël, c’est toute la construction qui s’écroule ; si un seul Ben Israël tombe, 
c’est l’ensemble qui tombe, donc il ne faut prendre strictement aucun risque. 
C’est cela le premier message de Hachem lors de Matan Torah lorsqu’Il est 
descendu sur la montagne : Tout cela est possible car vous êtes tous là, il ne 
doit manquer personne, on a besoin de tout le monde. 
Chaque juif est une pierre précieuse indispensable, un diamant 
irremplaçable. 

    Comprendre Rachi 
Mordekhai Zerbib 

       Le Lion et les Conseillers 
Un Lion, roi de bois, de plaine et de rocher, 
S’entourait chaque jour d’un conseil bien dressé. 
Non pas de sages bêtes au regard pénétrant, 
Mais d’échos complaisants, de flatteurs bien parlants. 
Renard, fin stratège et plein de jugement, 
Avait conseillé jadis, mais trop justement. 
Un jour, il osa dire : 
 "Majesté, j’ai pensé à une autre manière d’agir." 
Le Lion, irrité d’un mot si dérangeant, 
Fit chasser le rusé, d’un rugissement franc. 
"Qu’on me donne, dit-il, des esprits plus fidèles, 
Des cœurs sans contestation, des âmes sans querelles." 
Loup, Hyène et Perroquet, tous se pressèrent alors, 
Chantant ses décisions, même les plus infortunes. 
"Ô roi, quelle sagesse ! Ce décret est trésor !" 
Même si le décret condamnait la fortune. 
Mais le royaume déclina, les peuples fuyaient, 
Et le trône, lentement, perdait ce qu’il tenait. 
Le Lion, entouré d’une meute servile, 
N'entendait plus rien que louange inutile. 
Un jour, seul, il se vit, et songea au Renard, 
Banni pour un conseil, pourtant juste et notoire. 

Moché s’occupe du peuple du matin au 
soir. Voyant cela, Yitro se permet de 
critiquer cette manière de faire car : ‘’ Tu 
risques de t’épuiser et d’épuiser ce peuple 
qui te sollicite sans cesse’’. Moché entend 
la remarque de Yitro et n’hésite pas à 
remettre en question toute sa gestion du 
peuple et choisit de nombreux juges pour 
l’assister et répartir l’effort. 
Cet épisode est encore une fois une preuve 
de la grandeur de Moché qui peut à la fois 

parler à Hachem mais également entendre 
et prendre en compte la parole d’un simple 
homme du moment qu’elle est chargée de 
bon sens. Malheureusement, tous n’ont 
pas cette souplesse. L’exercice du pouvoir 
n’est pas chose aisée. L’homme a souvent 
tendance à oublier que gouverner c’est 
avant tout savoir écouter. 
Cette idée m’a inspiré une fable que 
j’aimerais vous conter. (En remerciant mon 

ami ia pour son aide apportée.) 


