Pahad David

VAERA, 28 IEVET 5786, 17 JANVIER 2026

S8 MASKIL LEDAVID

LE BUT DU VETEMENT

« Je veux vous soustraire aux tribulations de UEgypte et
Je vous délivrerai de leur servitude ; Je vous ferai sortir
avec un bras étendu et par de grands jugements. Je vous
prendrai pour Moi comme peuple. » (Chémot 6, 6-7)

Nos Sages soulignent les quatre expressions de délivrance
mentionnées dans ce verset. D’apres le Midrach Léka’h Tov, elles
sont paralleles a quatre mérites grace auxquels nos ancétres furent
délivrés d’Egypte : ils furent fideles a leur langue, a leurs coutumes
vestimentaires, pratiquérent la circoncision et ne révélerent pas leur
secret.

Nos Maitres donnent beaucoup d'importance a la maniére dont le
Juif s’habille, conformément a la tradition recue de ses peres. Ces
coutumes sont si prépondérantes que leur respect valut aux enfants
dIsraél la libération d’Egypte. Tentons de comprendre pourquoi la
Torah accorde une si grande place a I'aspect et au style du vétement,
simple morceau de tissu placé sur le corps de 'homme. Quel est
donc son pouvoir, qui contribua a mettre un terme a l'exil égyptien ?

En remontant jusquaux temps immémoriaux de la création, on
trouvera que le premier vétement fut confectionné suite au péché
d’Adam, en conséquence aux assauts du serpent originel. Avant
cela, « ils étaient tous deux nus, 'homme et sa femme, et ils n'en
éprouvaient point de honte » (Béréchit 2, 25). Puis, apres qu’ils
consommerent du fruit de I'arbre de la connaissance, « leurs yeux
a tous deux se dessillerent et ils connurent qu'ils étaient nus ; ils
cousirent ensemble des feuilles de figuier et s'en firent des pagnes »
(ibid. 3, 7).

Alors quaujourd’hui le vétement fait partie des nécessités les plus
basiques de 'homme et représente un impératif pour tout étre
humain sensé, avant la faute, il n'était daucune utilité. Cest elle
qui l'a rendu indispensable. Si I'on approfondit encore le sujet, on
découvrira 1a une contradiction.

Lhomme se couvre d'un vétement afin d’honorer son rang d'étre
humain dou¢ d'intelligence ; plus il est respectable, plus il se couvre.
Alinverse, les gens d'un pietre niveau se méprisent en déambulant
a moitié couverts. Quant aux animaux, non dotés d'intelligence, ils
marchent entierement nus. Or, avant le péché, la notion de vétement
était completement superflue en regard du niveau élevé du premier
couple de 'humanité. Qu'en est-il donc : le fait de se vétir atteste-t-il
une déchéance ou exprime-t-il, au contraire, la dignité humaine ?

De fait, 'homme a été créé selon un modele parfait, a l'image de son
Créateur. Hachem lui a alloué un corps achevé, une ame immaculée,
des traits de caractere droits et purs, dépourvus de tout mal. En
effet, avant le péché, Adam n'avait pas de mauvais penchant ; les
forces du mal régnant dans le monde étaient extérieures a lui. Apres
la faute, le serpent introduisit en 'homme le mal sous la forme du

mauvais penchant qui,
s'installa
pour
linfluencer et tenter
de le prendre sous sa
coupe.

désormais,

en son sein

Cest pourquoi, avant
le péché, quand Adam
était encore pur et
parfait,
besoin de vétement,

celui-ci ayant pour but de dissimuler le mal. Si le mauvais penchant
existait certes déja avant le péché, il était incarné par le serpent et
ne faisait pas partie intégrante de 'homme. Extérieur a lui, il avait
la possibilité de le faire trébucher. Pour contrebalancer le mauvais
penchant, I'Eternel a créé la Torah, force capable de le subjuguer
et assurant ainsi une protection a 'homme contre ses attaques.
Toutefois, suite au péché, le mal s'introduisit en ’homme, qui devint
foncierement mauvais, animé de désirs physiques. Des lors, survint
le besoin du vétement pour recouvrir le corps de 'homme, siege de
tendances animales et mauvaises, et I'aider a dominer son penchant.

il n'avait pas

A présent, notre contradiction se trouve résolue. Avant le péch¢,
la grandeur dAdam et de ‘Hava les dispensait de se recouvrir, car,
vu leur pureté extréme, ils n'avaient rien a cacher. Depuis que ce
péché a été perpétré, le mal investit 'homme, qui doit donc couvrir
son corps. Le concept du vétement n'existe que sur terre ; il n'a pas
de place dans le monde spirituel des anges. Cela étant, alors qua
lorigine, le vétement avait été cong¢u pour dissimuler les mauvaises
tendances de 'homme, l'aider a dompter son penchant et sélever
spirituellement, les nations du monde ont inversé ce but véritable,
en lui donnant un caractere impudique et 1éger, de sorte a amplifier
limpureté dans le monde.

Dou la prépondérance que la Torah accorde aux coutumes
vestimentaires et I'éloge fait a nos ancétres qui les respecterent.
Lhabit du Juif se distingue de celui du non-juif, pas uniquement par
son aspect et son style, mais aussi et surtout par son essence et
sa fonction. En Egypte, les enfants dIsraél restérent fideles a ces
coutumes afin de se distinguer de la conception des autochtones
sur le role du vétement. Ceci leur donna le mérite de devenir le
peuple de I'Eternel, appelé a recevoir la Torah, ce qui leur valut la
délivrance.

Je me souviens que mon pere et Maitre, que son mérite nous protege,
qui se cloitra chez lui pendant quarante années consécutives
et préserva la pureté de son regard, ne transpirait jamais ni ne
dégageait de mauvaise odeur. Car, plus un homme se sanctifie,
plus son corps devient spirituel et échappe aux lois physiques de
la nature.



Tout vient de la Providence divine

“(3,0 mw) "IN PN RN TYDTOR TR 92T

« D.ieu parla a Moché et Lui dit : Je suis Hachem. »

Le Baal Chem Tov enseignait sans relache I'importance de croire en
la Providence divine, la hachga’ha pratit. Rien au monde n'est laissé au
hasard, pas méme les événements les plus insignifiants.

Il répétait souvent : méme si vous
voyez une charrette pleine de
paille qui avance sur le chemin,
et qu'un seul brin de paille tombe
au sol, ce nest pas un accident.
Du Ciel on a déja décrété que ce
brin tomberait précisément a cet
instant, a cet endroit et de cette
maniere.

Il en va de méme pour une simple
feuille qui tombe dun arbre
la seconde exacte de sa chute,
la direction dans laquelle elle
tournera, 'endroit exact ou elle se
posera, tout est dirigé par la main
d’'Hachem.

Unjour, le Baal Chem Tov marchait
dans la forét accompagné d'un de
ses disciples. Ce dernier avait soif au point de presque sévanouir.

Le Baal Chem Tov lui demanda : « Crois-tu de tout ton ccoeur que le
Maitre du monde a déja prévu l'eau qui apaisera ta soif ? » Le disciple
répondit oui.

Ils continuerent a marcher, mais la soif devint si forte que le disciple se
plaignit a nouveau.

Le Baal Chem Tov lui dit alors : « Il semble que ta foi n'est pas encore
complete... »

Ces mots réveillerent chez le disciple une grande force intérieure. Il se
mit a exprimer des paroles de confiance et de foi, renforcant son coeur.
A ce moment précis, surgit un non-juif portant sur son épaule une jarre
pleine d’eau.

Le Baal Chem Tov l'appela, lui acheta l'eau et fit boire son disciple qui
retrouva immédiatement ses forces.

Intrigué, le Baal Chem Tov demanda a cet homme pourquoi il
transportait de 'eau dans un endroit aussi isolé.

L’homme répondit simplement : « Je n'en sais rien moi-méme. Mon
maitre m’a ordonné de transporter cette eau ici... »

Le Baal Chem Tov sourit : voila la Providence divine en action.

Chaque détail du monde entier avait été arrangé pour qu'une jarre d'eau
arrive a cet instant précis dans cette forét, uniquement pour apaiser la
soif d'un disciple qui devait apprendre a croire véritablement.

Clest ce que la Torah révele lorsque D.eu dit : « ‘7 28— Je suis
Hachem »

C'est-a-dire : Sachez que derriere chaque événement, visible ou caché,
simple ou extraordinaire, Je suis présent, Je dirige et Je veille.

HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

LES MOTS JUSTES

Je recus a loccasion le public a Bné Brak.
Parmi mes visiteurs, deux femmes entrerent
successivement pour me consulter concernant
leurs problemes respectifs.

Lorsque la premiere entra, avant méme quelle
nait commencé a parler, il me vint a l'esprit de
lui poser la question suivante : « Comment se
porte votre mari au niveau de la digestion ? »

Ses pensées pouvant étre lues sur son visage, je
constatai quelle restait muette d'étonnement.
Elle était précisément venue me consulter
concernant les terribles maux de ventre dont
son mari souffrait et, avant méme qu'elle ne m’ait
exposé le probleme, je I'évoquai spontanément !

Comme elle gardait le silence, je continuai : « Ne
vous inquiétez pas. Si D.ieu veut, votre mari va
bient6t guérir. Dites-lui quil n'a pas besoin de
faire des examens ni de consulter des médecins,
mais seulement de continuer a étudier la Torah
avec assiduité ! » Grace a D.ieu, le mari de cette
femme guérit completement par le mérite de
l'étude.

Ma visiteuse suivante était une amie de cette
dame, avec laquelle elle était venue. Cette fois
aussi, avant quelle nait eu le temps de parler,
je lui demandai : « Que se passe-t-il avec vos
reins ? Vous devez beaucoup boire. »

La réaction de cette femme ne fut pas sans
rappeler celle de son amie : elle se demandait
comment javais pu deviner le motif de sa visite
- ce n'est que par le mérite de mes ancétres. En
effet, du fait que jétudie leurs enseignements de
Torah, Hachem place dans ma bouche les mots
justes pour chacun de mes visiteurs, de sorte
que je puisse aider mes freres a résoudre leurs
différents problemes.

Je bénis ensuite cette dame, lui souhaitant de
guérir entierement, tout en lui rappelant qu’il
fallait quelle continue a boire énormément.
Grace a D.eu, elle aussi guérit et quand elle
publia cette anecdote, il en résulta un grand
kidouch Hachem.



S~ LA MISHNA DE LA SEMAIN

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (1:16)

3979 MUY, MON 707 N3 139
MRwyS 7290 SN, PO I PR
JHTIEN

Rabbane Gamliel disait : « Fais-toi un
maitre et débarrasse-toi [ainsi] du doute.
Et n'aie garde d’effectuer les prélévements
approximativement. »

Lorsquun homme agit constamment dapres les in-
structions de son rav, il n'est jamais perturbé par des
doutes, car toutes
ses actions sont
guidées par son
maitre. Or, quand
est-ce qu'une per-
sonne préleve ap-
proximativement ?
Dans lignorance de
laloi!

Lorsquelle ne s'est
pas choisi un rav
et na donc pas
vers qui se tour-
ner pour résoudre
ses questions et

ses doutes. Car le « Celui quiproﬁte de

rav transforme le d s e [
safek - le « doute » ceé monae sans recier

- en psak - de bénédiction se rend
« décision » (mots coupable de vol.»
formés, en hébreu,

des mémes lettres).

Nos sages énoncent dans la Guémara (Berakhot 35a) une
idée proche de celle-ci : celui qui profite de ce monde sans
réciter de bénédiction se rend coupable de vol. Ainsi, toute
personne doit se rendre chez un sage pour qul lui enseigne
les lois relatives aux bénédictions, afin de prendre les devan-
ts et de ne pas en venir a voler.

Y a ot ! L
;y " HAFETZ HAIM
LES LOIS DU LACHONE HARA

Est-il permis de raconter quelque chose
sur quelqu’un, méme si ce nest pas une
critique, lorsque cela pourrait le géner
ou Phumilier s'il Fentendait ?

;rﬁf f ]\\"\_

/

1R
| 1
. F & Ay

Non ! On doit sabstenir de toute parole qui
pourrait blesser, méme indirectement.

I
I

Quand on parle dune personne a quelquun
d’autre, on ne sait jamais ou finiront nos mots ni
comment ils seront répétés. Ils pourraient arriver
jusqua la personne concernée et lui causer de la
peine.

Par exemple, méme dire quune personne est
baal téchouva peut étre interdit si cela la rendrait
mal a l'aise, méme dans une communauté ou les
repentis sont tres respectés.

Morale : Avant de parler, demande-toi : “Si la
personne était 1a, serait-elle heureuse d'entendre
cela ?”

Si la réponse est non... on se tait et on protege la
dignité d’autrui.

pour R ClR
LES COURS
\

SECRETARIAT DU RAV ISEImnnez ici

(0058 792 90 03
KOLHAIM@HPINTO.0RG.IL




&5, PERLES SUR LA PARACHA
p

OR HAHAIM HAKADOCH

La Force de Celui qui “passe sur ses propres fautes”
@ame) "TTIN PN NN YO8 DR 3T

« D.ieu parla a Moché et lui dit : Je suis Hachem. » (Exode 6, 2)

Le Or Ha’haim pose une question: Pourquoi la Torah ajoute-t-elle
le mot « PO - & lui » ?

Au début du verset, on lit déja : « D.ieu parla a Moché », il est donc
évident que ce qull dit ensuite s'adresse également a lui. Pourquoi
insister a nouveau : « et Il lui dit » ?

Selon le Or Ha’haim, ce mot vient dévoiler un message profond:
Hachem fait ici allusion a Moché qu'll aurait pu, selon la stricte
justice, le punir séverement. Pourquoi ? Parce que Moché avait osé
parler contre D.ieu, en disant plus tot : « Pourquoi as-Tu fait du mal
a ce peuple ? Pourquoi m'as-Tu envoyé ? » (Exode 5, 22)

Ces paroles, qui semblent accuser Hachem de faire du mal a Israél,
étaient indignes d'un prophete comme Moché. Selon la logique du
Din, de la rigueur, Moché aurait d étre puni.

Mais Hachem ne I'a pas puni. Pourquoi ? Parce que Moché possédait
une qualité exceptionnelle : il passait sur les fautes des autres, il ne
se montrait pas strict, il cédait, pardonnait, renoncait sans cesse.

Or, nos Sages enseignent : « Celui qui passe sur les fautes d’autrui,
Hachem passe sur les siennes ».

Puisque Moché traitait les autres avec indulgence et compassion,
Hachem s'est comporté de méme avec lui. Il a renoncé a la rigueur
et a choisi la miséricorde.

Alors pourquoi la Torah dit : « 7778 7"25 TN » ?

Le Or Ha’haim explique : La Torah souligne que spécifiquement
envers Moché, Hachem dit : « Je suis Hachem », cest-a-dire : Je
suis envers toi plein de miséricorde, car toi-méme tu incarnes la
miséricorde envers les autres.

Si nous aussi nous passons sur nos ressentiments, si nous ne
gardons pas rancune, si nous choisissons la douceur plutdt que
la réaction impulsive, alors Hachem nous traitera de la méme
maniere.

BEN ICH HAI
Pourquoi dix plaies ?
22 DMIVIL VYN TIID PY? N2 N 0T N T o2 O
(e “DTY N3 WK 0BT

«Illeva lebdton et frappa les eaux du Nil, sous les yeux de Pharaon
et de ses serviteurs, et toutes les eaux du fleuve se changeérent en

sang. » (Exode 7, 20)

“2&.  Nos Sages enseignent (voir Rachi sur Exode 7, 25) que
chaque plaie d'Egypte durait une semaine entiére,
suivie dune pause denviron trois semaines. Ce
cycle se répétait jusqua atteindre les dix plaies.

Le Ben Ich ‘Hai, dans son ouvrage Od Yossef ‘Hai, pose
une question étonnante : Pourquoi D.ieu a-t-Il envoyé dix
plaies différentes pour soumettre I'Egypte ?

N’aurait-Il pas pu utiliser une seule plaie, comme le sang, mais la
prolonger durant une année entiére ? En un seul coup, I'Egypte
aurait été brisée, sans qu'il soit nécessaire de répéter les coups
encore et encore !

Le Rav apporte alors un magnifique enseignement a travers une
parabole :

Imaginez deux hommes marchant sur des routes différentes. Le
premier découvre dans le désert un coffre rempli de dix mille
pieces d'or. Sajoie estimmense... mais elle n'a lieu qu'une seule fois.

Le second, lui, trouve en chemin mille pieces d'or, puis un peu
plus loin encore mille, et ainsi de suite, jusqua accumuler lui
aussi dix mille pieces.

La différence ?

Lui a éprouvé dix fois la joie de trouver un trésor.

Ainsi en fut-il pour les enfants d’Israél. Hachem na pas voulu
leur donner une seule grande délivrance d'un seul coup. Il a
choisi de frapper I'Egypte dix fois, pour que les Bné Israél
puissent ressentir dix fois la joie, dix fois le soulagement, dix
fois la certitude quHachem combat pour eux.

Chaque plaie était un coup porté a leurs ennemis...

Mais aussi une source nouvelle de simha, de joie et de
renforcement de la foi pour Israél.

Comme le conclut le Ben Ich ‘Hai : Dieu a voulu multiplier les
miracles afin de multiplier la joie de Son peuple dans la chute
de leurs oppresseurs.

ABIR YAAKOV
Le cri d’Israél et la douleur de la Présence divine
DN V1291 D2 TN OXT02 PPN TN R0 N D3
GRE) “’D’j:;l'ﬂkﬁ 'D?Nl

« Moi aussi, Jai entendu le gémissement des
enfants dlIsraél, que les Egyptiens réduisent
en esclavage, et Je Me suis souvenu de Mon
alliance. »

A
"

Rabbi Yaakov Abouhatséra, dans son ouvrage
« Ma'hsof Halavan », dévoile un secret sublime concernant le
passage ci-dessus.

Méme siles bnei Israél étaient plongés dans la terrible servitude
d’Egypte, une existence dure, amere, écrasante, le pire de leur
souffrance n'était pas leur propre douleur.

Leur véritable peine était la souffrance de la Shekhina, la
Présence divine, qui était descendue avec eux en exil.

Caravant que Yaakov n'entre en Egypte, Hachem lui avait révélé :
“TIINI TBY TIN AN, « Moi-méme Je descendrai avec toi en
Egypte. »

Le mot « "2\ » fait allusion a la Shekhina, comme dans
Touverture des Dix Commandements : “PE5N ‘712N, « Je suis
I'Eternel ton D.ieu. »

Ainsi, lorsque le peuple gémissait sous le joug égyptien, ils ne
pensaient pas d'abord a eux-mémes, mais a la Présence divine
qui souffrait avec eux, comme il est dit : “71732 238 1Y, « Avec
lui, Je suis dans la détresse. »

Les bnei Israél disaient : « Qui nous donnera que la Shekhina ne
soitpasplongéedanscetteimpureté et cette douleuravecnous!»
Ils auraient accepté de supporter une souffrance doublée, si
cela avait pu épargner a la Présence divine la moindre affliction.

Cest cette sensibilité prodigieuse, cet amour incomparable
envers la Gloire divine, que Hachem a vue dans leur cceur.

Et lorsqu’ll a constaté que son peuple souffrait avant tout pour
Sa Présence, alors Il s'est rempli de miséricorde. “>nynY IN 01
DOPNITIN, « Moi aussi, Jai entendu leur cri ».

Lorsque nous nous soucions véritablement de la douleur de la
Présence divine, cela ouvre les portes de la miséricorde et de
la délivrance.

Puissions-nous prier non seulement pour nos besoins,
mais pour la fin de I'exil de la Shekhina, et ainsi mériter la
compassion divine et la délivrance entiére, rapidement, de
nos jours.



BABA SALE (1889 ; 1984)

Rabbi Israél Abouhatséra, plus connu dans tout le monde juif
sous le nom de Baba Salé, est 'une des figures spirituelles les plus
lumineuses du XXe siecle. Sa vie entiere fut consacrée a la priere, a
la sainteté, au retrait du monde matériel et au désir de faire du bien
a chaque Juif. Bien que né dans une famille de géants de Torah, ce
sont surtout les histoires de miracles, de rouah hakodech (vision
spirituelle) et de bonté infinie qui ont fait de lui une légende vivante.
Baba Salé était un homme discret, humble, qui fuyait les honneurs.
Et pourtant, des milliers de personnes venaient frapper a sa porte
pour demander une berakha, une protection ou un conseil. Son
nom est devenu synonyme de miracle, mais tous savaient que sa
force venait de sa kedoucha, de sa pureté exceptionnelle et de ses
prieres qui transpercaient les cieux.

UNE VIE SAINTE DES LA JEUNESSE

Rabbi Israél est né en 1889 a Rissani, au Maroc, dans la célebre
famille Abou’hatséra. Son peére, Rabbi Massoud, et son grand-pere,
le géant Rabbi Yaakov Abou’hatséra (le Abir Yaakov), étaient connus
pour leurs capacités spirituelles extraordinaires. Dés l'enfance,
Baba Salé étudiait la Torah jour et nuit, jetinait réguliérement, se
levait & minuit pour le Tiqoun 'hatsot et sentrainait a maitriser son
corps et ses désirs. A 17 ans, il dirigeait déja une yéchiva. Puis il
devint I'une des autorités spirituelles du sud marocain avant de
s'installer définitivement en Israél, d'abord a Lod puis a Netivot,
dans le sud, ot il passa les dernieres décennies de sa vie.

Jusqu'ici, une vie de Tsadik. Mais ce qui a marqué les générations,
ce sont les innombrables récits révélant la puissance de sa priere.

LE FLEUVE QUI ARRETE DE COULER

Une des histoires les plus connues se déroula lorsque Baba Salé
vivait encore au Maroc. Le fleuve Ziz menacait d'inonder la ville de
Rissani, détruisant maisons et récoltes. Les habitants, désespérés,
coururent chez le Rav pour demander son aide.

Baba Salé se rendit au bord du fleuve, récita des Téhilim avec
une profonde concentration, puis jeta son chile de priere (tallit)
dans l'eau. Le fleuve, racontent les témoins, s'arréta net, comme
si une main invisible avait bloqué son courant. Leau ne dépassa
pas la limite du tissu. La ville fut sauvée. Depuis ce jour, son tallit
fut considéré comme un symbole de protection, et des milliers de
personnes en Israél demandeérent plus tard a toucher son manteau
ou sa ceinture pour recevoir une bénédiction.

LA BOUTEILLE D’ 'ARAK QUI SE REMPLIT
MIRACULEUSEMENT

Cette histoire est peut-étre la plus célebre. Un jour a Netivot, des
invités vinrent chez Baba Salé. On servait traditionnellement de
l'arak. On apporta une bouteille presque vide. Baba Salé la prit, la
secoua doucement, murmura une bénédiction, puis servit tout
le monde. La bouteille ne se vidait pas. On servit dix, puis vingt
personnes, et la bouteille semblait se remplir a nouveau.

Un proche lui demanda timidement : « Kvod Harav... comment cela
se peut-il ? » Baba Salé répondit simplement : « Quand on donne
avec un ceceur pur, Hachem remplit. »

LA VISION DU YOLEUR DANS LE SEFER TORAH

Une autre histoire raconte qu'un jour, un homme tres pieux vint
chez Baba Salé, déchiré de honte. Son fils avait volé un objet de
valeur. Le pere demanda une berakha pour que le garcon change.
Baba Salé I'invita a la synagogue. Il ouvrit le Sefer Torah, pointa
du doigt une lettre et dit : « Voici l'endroit ou ton fils a fauté. » Le
pere palit. C’était exactement le lieu ot le vol avait été commis

Puis le Rav ajouta : « Dis-lui de réparer et
de retourner vers Hachem. Il redeviendra
un homme droit. » Le fils, bouleversé par
la clairvoyance du Tsadik, fit téchouva
immédiatement.

LE MEDECIN QUI A YU 'ANGE

Un jour, un médecin tres réputé de Beer Cheva

fut appelé pour soigner Baba Salé, affaibli par I'dge. Apres l'avoir
examiné, il s'évanouit en sortant de sa chambre. Quand on le
réveilla, il murmura : « Je n'ai jamais vu ¢a... J'ai vu un ange debout
a coté de lui. Je ne suis pas siir d'étre digne de le soigner... » La
famille lui expliqua : « Le Rav vit dans une telle sainteté que certains
mérites se dévoilent. »

UNE SIMPLE BENEDICTION QUI GUERIT

Les histoires de guérisons miraculeuses sont innombrables.
Une des plus connues concerne un enfant tres malade, dont les
médecins ne donnaient aucun espoir. Les parents, en larmes,
allerent voir Baba Salé. Le Rav posa simplement sa main sur la téte
de l'enfant, pria quelques instants puis dit : « I vivra. Hachem vous
fera voir Sa bonté. » Lenfant guérit totalement en quelques jours,
au grand étonnement du monde médical.

Onraconte méme qu'un professeur hospitalier, émerveillé, déclara:
« Moi, je soigne. Lui, il guérit. »

LHISTOIRE DU CHAUFFEUR

Un chauffeur qui conduisait Baba Salé raconta qua plusieurs
reprises, le Rav lui demanda d’arréter la voiture sans raison
apparente. Quelques secondes plus tard, un accident se
produisait a 'endroit exact ou ils se seraient trouvés. « Comment
saviez-vous ? » osait-il parfois demander. Baba Salé répondait :
« Quand on se connecte aux cieux, on entend ce que les autres
n'‘entendent pas. »

IHUMILITE ABSOLUE

Malgré toutes ces histoires, ce qui frappait le plus ceux qui le
rencontraient était son humilité.

Il répétait souvent : « Je ne fais rien. C'est Hachem. Je ne suis quun
petit tuyau. » Il fuyait les honneurs, refusait tout argent, et vivait
dans une simplicité extréme. Pourtant, son regard, sa douceur et
la lumieére de son visage marquaient profondément quiconque
I'approchait.

DERNIERES ANNEES ET HERITAGE

Baba Salé s'installa a Netivot, ou sa maison devint un phare pour
tout Isra€l. Les plus grands rabbins venaient lui demander des
bénédictions. Des soldats, des familles, des malades, des couples
sans enfants... tous savaient que la priere du Tsadik était une clé
qui ouvrait les portes du Ciel.

Il quitta ce monde le 4 Chevat 5744 (1984). Son hiloula rassemble
chaque année des dizaines de milliers de personnes. Son tombeau
a Netivot est parmi les lieux les plus visités d’Israél.

Baba Salé n'était pas seulement un maitre de Torah. Il était un
homme de lumiére, un Tsadik caché qui faisait descendre la
bénédiction d’en haut avec une simplicité désarmante.

Ses histoires ne sont pas des légendes : elles montrent ce qu'un Juif
peut devenir lorsqu'il se détache du matériel, se remplit de pureté
et place sa vie entiere entre les mains d'Hachem.

Cest cette aura de sainteté, de bonté et de miracles qui fait que,

méme des décennies apres sa disparition, le nom de Baba Salé
continue d’illuminer le peuple juif.

Cette année sa Hiloula tombe le jeudi 22 janvier 2026, allumez
une bougie en I'honneur du Tsadik.

g



PARACHAT VAERA

LaParacha de Vaéra commence juste aprés le refus de Paro d’écouter
Moché dans la paracha de Chemot. Le peuple est brisé, l'esclavage
est devenu encore plus dur, et Moché est découragé.

C’est @ ce moment précis qu'Hachem appardait @ Moché pour lui
annoncer que la délivrance est déja en marche.

LES PROMESSES DE DELIVRANCE

Hachem dit & Moché: « Je suis Hachem. Je vais libérer Mon peuple. Tu
vas voir Ma puissance comme jamais auparavant. »

Il lui donne quatre grandes promesses, les fameuses quatre langages
de la délivrance :
1. Je vous ferai sortir dEgypte, Véhotséti.
2. Je vous délivrerai de leur esclavage, Véhitsalti.
3. Je vous sauverai avec de grands jugements (les plaies),
Végaalti.
Y. Je vous prendrai pour Moi comme un peuple, Vélaka'hti.
Et encore : « Je vous aménerai dans la terre d'lsraél. »
Moché transmet ces paroles aux Bnei Israél, mais ils n'ont plus la
force d’écouter.
La Torah dit quiils sont « écrasés par le travail », le coeur fermé.

RETOUR CHEZ PARO

Hachem ordonne ensuite & Moché de retourner parler & Paro. Moché
a peur: le peuple ne l'écoute pas, Paro encore moins. Mais Hachem
lui dit que Aharon parlera avec lui, et que les deux fréres seront Ses
envoyeés.

Hachem prévient « Je vais endurcir le coeur de Paro. » Ainsi, les plaies
montreront clairement la grandeur d’Hachem.

LE SIGNE DU BATON

Aharon jette son baton devant Paro : il devient un grand reptile. Les
magiciens font pareil, mais le baton d’Aharon avale tous les leurs.
Pourtant, Paro reste insensible. Alors les plaies commencent.

LES SEPT PREMIERES PLAIES
1% PLAIE : LE SANG - DT (DAM)

Cette plaie est lune des plus impressionnantes car elle touche
l'élément le plus vital: leau.

Aharon frappe le Nil avec son baton, et toute l'eau se transforme
en sang: Rouge foncé, épais, poisseux, avec une mauvaise odeur et
impossible a boire. Les poissons meurent et flottent a la surface

Le Nil, considéré comme un dieu en Egypte, est humilié. Les Egyptiens
fouillent partout pour trouver de l'eau. Miracle : l'eau reste normale
chez les Bnei Israél. Les Egyptiens doivent acheter de l'eau aux
Hébreux pour survivre. Mais malgré la catastrophe, Paro reste fermé.

2EE PLAIE : LES GRENOUILLES - yT19¥ (TSFARDEA)

Des grenouilles sortent du Nil par millions : elles sautent sur les
lits, dans la nourriture, dans les tiroirs et méme dans les marmites
bralantes. Paro supplie Moché de les faire disparaitre. Moché prie et
la plaie cesse, mais Paro durcit son coeur encore une fois.

3EEPLAIE : LES POUX - 0'3'2 (KINIM)

Aharon frappe la poussiére du sol. Chaque grain devient un pou
minuscule qui saute sur les hommes et les bétes.

Les magiciens essayent d'imiter cette plaie mais n'y arrivent pas.
Ils déclarent : « C'est le doigt de Dieu ! »

Mais Paro refuse d’écouter méme ses propres magiciens.

Y=ME PLAIE : LES BETES SAUVAGES - a1y (AROV)

Un mélange d'animaux féroces envahit Egypte. Ils brisent les
maisons, renversent les meubles et avancent partout.

Mais miracle : la région de Gochen, ou habitent les Bnei Israél, reste
totalement calme.

Paro promet de laisser partir le peuple, puis se rétracte.

§EE PLAIE : LA MORT DU BETAIL - 727 (DEVER)

Tous les animaux des Egyptiens meurent, chevaux, anes, chameaux,
vaches...

Mais chez les Hébreux, pas un seul animal n‘est touché. Paro vérifie...
mais son coeur reste dur.

65E PLAIE : LES FURONCLES - |'nW (CHEHIN)

Moché jette de la cendre bradlante vers le ciel. Elle retombe en
poussiére et provoque des plaies douloureuses sur les Egyptiens. Les
magiciens sont tellement atteints qu'ils ne peuvent méme plus se tenir
debout.

75ME PLAIE : LA GRELE - T2 (BARAD)

Le ciel change, il devient noir, des nuages lourds s‘accumulent. Un
vent puissant souffle. Moché avertit « Celui qui laisse ses animaux
dehors les perdra. »

Certains Egyptiens, ceux qui commencent & craindre Hachem, rentrent
leurs serviteurs et leurs bétes. La gréle et une pluie incroyable tombe.
Des blocs de glace énormes avec du feu a lintérieur ! Feu et glace
ensemble, sans s'éteindre : un miracle visible ! La gréle détruit les
maisons, les arbres, les plantations et les animaux restés dehors. Le
bruit est terrifiant, comme un tonnerre divin. C’est une démonstration
claire que la nature obéit & Hachem. Pour la premiére fois, Paro
reconnait son erreur : « Hachem est le Juste, et moi et mon peuple
sommes fautifs ! » Moché prie pour arréter la gréle. Mais dés que la
pluie s’arréte... Paro recommence a refuser.

CETTE PARACHA NOUS MONTRE :

Qu'Hachem contréle toute la nature. Qu'll écoute la souffrance
de Son peuple. Que méme lorsque les choses semblent empirer, la
délivrance est en route. Que la foi doit rester forte méme dans les
moments sombres.

La paracha se termine alors que sept plaies ont frappé UEgypte...
et la grande sortie I’Egypte se prépare...



1. Quelle est la premiére plaie ?

[ ‘ Furoncles

2.Quel miracle touche le Nil ?

[ ‘ Il devient du sang

3. Que disent les magiciens lors de la plaie des poux ?

u « C'est la main de Dieu ! »

G « Cest le doigt de Dieu ! »

[ ‘ « Nous pouvons faire mieux ! »

4. Quelle plaie n’entre pas dans la région de Gochen ?

u Arov (bétes sauvages)

G Sang

[ ‘ Furoncles

5. Quelle plaie tue les animaux égyptiens ?

[ ‘ Tsfardéa

6. Quelle plaie provoque des plaies sur le corps ?

[ ‘ Shéehin

7. Quelle plaie mélange feu et glace ?

u Sang

G Barad

[ ‘ Poux

8. Que fait le baton d’Aharon devant Paro ?

u Il devient un serpent

G Il devient un baton d'or

[ ‘ Il disparait

9. Combien de plaies se trouvent dans Vaéra ?

(AE

a-

4] o

10. Que fait Paro aprés chaque plaie ?

u Il s’enfuit

G Il libére immédiatement le peuple

[ ‘ Il durcit son coeur

Réponses : 1)B, 2)C, 3)B, 4)A, 5)A, 6)C, 7)B, 8)A, 9)B, 10)C

S1 JE GOUTE UN PLAT JUSTE POUR VERIFIER
S’ILEST BIEN ASSAISONNE, DOIS-JE FAIRE
UNE BENEDICTION ?

Réponse: Quand on goiite un plat seulement pour

voir s'il manque du sel, des épices ou pour ajuster la
recette, et non pour manger, on n'a pas besoin de faire
de bénédiction, méme si on goiite et qu'on avale une
petite quantité.

On devra faire une bénédiction uniquement si I'on
golite une quantité importante, c'est-a-dire environ
un kazait (27 g) d'un aliment, ou un revi'it (86 ml) d'un
liquide.

Certaines autorités pensent que le simple fait d’avaler,
méme un tout petit peu, oblige déja a bénir.

Mais la régle retenue est la plus souple : en cas de
doute concernant une bénédiction, on ne la récite
pas. Malgré tout, il est conseillé, si possible, que la
personne gotite en ayant aussi l'intention d’en profiter
un peu. Ainsi, elle pourra faire une bénédiction sans
hésitation.

Devinettes

1 Je marche toujours a coté de Moché.
@ C’est mon baton qui devient serpent
devant Pharaon, et ¢’est souvent moi qui
parle.

Qui suis-je ?

Réponse: Aharon Hacohen

Je détruis le bétail des Egyptiens, mais

e pas celui d’Israél.

Pour me déclencher, Moché n’a méme pas levé

son baton, une parole a suffi.
Qui suis-je ?
Réponse: la peste

Quatre verbes promettent la délivrance

e — comment s’appellent-ils ?
Réponse: Les « quatre expressions de

délivrance » : Véhotséti, Véhitsalti, Végaalti,

Vélaka’hti




b ¢
Q

y

Wrrw dJ0US <N WzZ>S<<xXYXo>X XD

NMYXDSIX -0xXx0ox<VOo—-—3Inz>—-un-—-0u - .w.,a
UFF X L>d-->uwuwewpkES—wI<ZZ<unO><g4d .Ul.w
4 Vo n><<oxxpPEE<<dWwWZw—MPFFDunwnmoe X u N mm
o <N O Y¥Y — U000 <xxx<<Ixww z 22U ..n.u.m.
&GM >S00ZNDICS U—NEFIXIOWWL —xA— X a2
m.ﬂ <NZxOIFRXFHUOO—-——FH<aWwU-—-—>5AD wA,
%m. VDK U UXILCO-ZYXTWATIN-<X 40 Q< vum.m
W <X mJx T ¥ 1 r
.ﬂm TELTGETWMMHTGMMMMMWMHCMB M.n,.
- -sx 48
Wd — VW xxmMzZzZ LNz 440S a0>wWwZ2>x —=2 .m.m
O_% XXW—-—0<O0—0O0>0<CWIUOSTI J4<<<CwuU "
..r..-m L 4 10 DwWw —XDNXYXO0OUOUWnNHKUX®OnZWAOUII “..m
m“ LLTSOVFAUd—-—X¥XUZDOD<WNOXDJd—oa o uw Mm
..u...m TI<H-W 1DV ILCDINALVNOVW JH-QAZSuw — %.M.,
.%.w >>XZ-0WwWOouLOnZTIU—-0Ox 1004 —<+S3S mﬂ;
We V0N O0O>xXx 01O ZI<dWUDA———-<<LAZO mw
cdu..h SN I WL > ——XaxL<>0NJIZZZIT —-—<owI ..r..Mo
| “- NW>Ud—-—IX¥ 100 —-X JdJUDUdaTw>wxa .“h-.
x> 10D ImMDODIJO0OrFHAC<ZAOXWONEFEWNSSOx 4 ..m..m
XDODwnXaoO0ODXO0O<m>SDOuvwamw>JnSwu 2a

X OWwpkr 40— muU>0FbwwounwXxXxmnmewao >un >

L& — FXZ2100U>000--NDLWELCOO -0 X —

X<V ZLCrxOXC<I<x0O0OZ>S —-UDNNYAZ

4
o<



