
VAÉRA, 28 TEVET 5786, 17 JANVIER 2026

Pahad DavidPahad David
Divrei Torah extraits des 

enseignements du Tsaddik Rabbi 
David ‘Hanania Pinto chlita

Maskil Lédavid mauvais penchant qui, 
désormais, s’installa 
en son sein pour 
l’influencer et tenter 
de le prendre sous sa 
coupe.

C’est pourquoi, avant 
le péché, quand Adam 
était encore pur et 
parfait, il n’avait pas 
besoin de vêtement, 
celui-ci ayant pour but de dissimuler le mal. Si le mauvais penchant 
existait certes déjà avant le péché, il était incarné par le serpent et 
ne faisait pas partie intégrante de l’homme. Extérieur à lui, il avait 
la possibilité de le faire trébucher. Pour contrebalancer le mauvais 
penchant, l’Eternel a créé la Torah, force capable de le subjuguer 
et assurant ainsi une protection à l’homme contre ses attaques. 
Toutefois, suite au péché, le mal s’introduisit en l’homme, qui devint 
foncièrement mauvais, animé de désirs physiques. Dès lors, survint 
le besoin du vêtement pour recouvrir le corps de l’homme, siège de 
tendances animales et mauvaises, et l’aider à dominer son penchant.

A présent, notre contradiction se trouve résolue. Avant le péché, 
la grandeur d’Adam et de ‘Hava les dispensait de se recouvrir, car, 
vu leur pureté extrême, ils n’avaient rien à cacher. Depuis que ce 
péché a été perpétré, le mal investit l’homme, qui doit donc couvrir 
son corps. Le concept du vêtement n’existe que sur terre ; il n’a pas 
de place dans le monde spirituel des anges. Cela étant, alors qu’à 
l’origine, le vêtement avait été conçu pour dissimuler les mauvaises 
tendances de l’homme, l’aider à dompter son penchant et s’élever 
spirituellement, les nations du monde ont inversé ce but véritable, 
en lui donnant un caractère impudique et léger, de sorte à amplifier 
l’impureté dans le monde.

D’où la prépondérance que la Torah accorde aux coutumes 
vestimentaires et l’éloge fait à nos ancêtres qui les respectèrent. 
L’habit du Juif se distingue de celui du non-juif, pas uniquement par 
son aspect et son style, mais aussi et surtout par son essence et 
sa fonction. En Egypte, les enfants d’Israël restèrent fidèles à ces 
coutumes afin de se distinguer de la conception des autochtones 
sur le rôle du vêtement. Ceci leur donna le mérite de devenir le 
peuple de l’Eternel, appelé à recevoir la Torah, ce qui leur valut la 
délivrance.

Je me souviens que mon père et Maître, que son mérite nous protège, 
qui se cloîtra chez lui pendant quarante années consécutives 
et préserva la pureté de son regard, ne transpirait jamais ni ne 
dégageait de mauvaise odeur. Car, plus un homme se sanctifie, 
plus son corps devient spirituel et échappe aux lois physiques de 
la nature.

LE BUT DU VÊTEMENT
« Je veux vous soustraire aux tribulations de l’Egypte et 
Je vous délivrerai de leur servitude ; Je vous ferai sortir 
avec un bras étendu et par de grands jugements. Je vous 
prendrai pour Moi comme peuple. » (Chémot 6, 6-7)
Nos Sages soulignent les quatre expressions de délivrance 
mentionnées dans ce verset. D’après le Midrach Léka’h Tov, elles 
sont parallèles à quatre mérites grâce auxquels nos ancêtres furent 
délivrés d’Egypte : ils furent fidèles à leur langue, à leurs coutumes 
vestimentaires, pratiquèrent la circoncision et ne révélèrent pas leur 
secret.

Nos Maîtres donnent beaucoup d’importance à la manière dont le 
Juif s’habille, conformément à la tradition reçue de ses pères. Ces 
coutumes sont si prépondérantes que leur respect valut aux enfants 
d’Israël la libération d’Egypte. Tentons de comprendre pourquoi la 
Torah accorde une si grande place à l’aspect et au style du vêtement, 
simple morceau de tissu placé sur le corps de l’homme. Quel est 
donc son pouvoir, qui contribua à mettre un terme à l’exil égyptien ?

En remontant jusqu’aux temps immémoriaux de la création, on 
trouvera que le premier vêtement fut confectionné suite au péché 
d’Adam, en conséquence aux assauts du serpent originel. Avant 
cela, «  ils étaient tous deux nus, l’homme et sa femme, et ils n’en 
éprouvaient point de honte  » (Béréchit 2, 25). Puis, après qu’ils 
consommèrent du fruit de l’arbre de la connaissance, «  leurs yeux 
à tous deux se dessillèrent et ils connurent qu’ils étaient nus  ; ils 
cousirent ensemble des feuilles de figuier et s’en firent des pagnes » 
(ibid. 3, 7).

Alors qu’aujourd’hui le vêtement fait partie des nécessités les plus 
basiques de l’homme et représente un impératif pour tout être 
humain sensé, avant la faute, il n’était d’aucune utilité. C’est elle 
qui l’a rendu indispensable. Si l’on approfondit encore le sujet, on 
découvrira là une contradiction.

L’homme se couvre d’un vêtement afin d’honorer son rang d’être 
humain doué d’intelligence ; plus il est respectable, plus il se couvre. 
A l’inverse, les gens d’un piètre niveau se méprisent en déambulant 
à moitié couverts. Quant aux animaux, non dotés d’intelligence, ils 
marchent entièrement nus. Or, avant le péché, la notion de vêtement 
était complètement superflue en regard du niveau élevé du premier 
couple de l’humanité. Qu’en est-il donc : le fait de se vêtir atteste-t-il 
une déchéance ou exprime-t-il, au contraire, la dignité humaine ?

De fait, l’homme a été créé selon un modèle parfait, à l’image de son 
Créateur. Hachem lui a alloué un corps achevé, une âme immaculée, 
des traits de caractère droits et purs, dépourvus de tout mal. En 
effet, avant le péché, Adam n’avait pas de mauvais penchant  ; les 
forces du mal régnant dans le monde étaient extérieures à lui. Après 
la faute, le serpent introduisit en l’homme le mal sous la forme du 



HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

LES MOTS JUSTES

Je reçus à l’occasion le public à Bné Brak. 
Parmi mes visiteurs, deux femmes entrèrent 
successivement pour me consulter concernant 
leurs problèmes respectifs.

Lorsque la première entra, avant même qu’elle 
n’ait commencé à parler, il me vint à l’esprit de 
lui poser la question suivante  : « Comment se 
porte votre mari au niveau de la digestion ? »

Ses pensées pouvant être lues sur son visage, je 
constatai qu’elle restait muette d’étonnement. 
Elle était précisément venue me consulter 
concernant les terribles maux de ventre dont 
son mari souffrait et, avant même qu’elle ne m’ait 
exposé le problème, je l’évoquai spontanément !

Comme elle gardait le silence, je continuai : « Ne 
vous inquiétez pas. Si D.ieu veut, votre mari va 
bientôt guérir. Dites-lui qu’il n’a pas besoin de 
faire des examens ni de consulter des médecins, 
mais seulement de continuer à étudier la Torah 
avec assiduité ! » Grâce à D.ieu, le mari de cette 
femme guérit complètement par le mérite de 
l’étude.

Ma visiteuse suivante était une amie de cette 
dame, avec laquelle elle était venue. Cette fois 
aussi, avant qu’elle n’ait eu le temps de parler, 
je lui demandai  : «  Que se passe-t-il avec vos 
reins ? Vous devez beaucoup boire. »

La réaction de cette femme ne fut pas sans 
rappeler celle de son amie  : elle se demandait 
comment j’avais pu deviner le motif de sa visite 
– ce n’est que par le mérite de mes ancêtres. En 
effet, du fait que j’étudie leurs enseignements de 
Torah, Hachem place dans ma bouche les mots 
justes pour chacun de mes visiteurs, de sorte 
que je puisse aider mes frères à résoudre leurs 
différents problèmes.

Je bénis ensuite cette dame, lui souhaitant de 
guérir entièrement, tout en lui rappelant qu’il 
fallait qu’elle continue à boire énormément. 
Grâce à D.ieu, elle aussi guérit et quand elle 
publia cette anecdote, il en résulta un grand 
kidouch Hachem.

Histoire du Baal Chem Tov

Chabbat Chalom

Tout vient de la Providence divine

אמֶר אֵלָיו אֲנִי ה“ )שמות ו, ב(” ה וַיֹּ ר אֱ־לֹהִים אֶל־מֹשֶׁ     וַיְדַבֵּ

« D.ieu parla à Moché et Lui dit : Je suis Hachem. »
Le Baal Chem Tov enseignait sans relâche l’importance de croire en 
la Providence divine, la hachga’ha pratit. Rien au monde n’est laissé au 
hasard, pas même les événements les plus insignifiants.

Il répétait souvent : même si vous 
voyez une charrette pleine de 
paille qui avance sur le chemin, 
et qu’un seul brin de paille tombe 
au sol, ce n’est pas un accident. 
Du Ciel on a déjà décrété que ce 
brin tomberait précisément à cet 
instant, à cet endroit et de cette 
manière.

Il en va de même pour une simple 
feuille qui tombe d’un arbre : 
la seconde exacte de sa chute, 
la direction dans laquelle elle 
tournera, l’endroit exact où elle se 
posera, tout est dirigé par la main 
d’Hachem.

Un jour, le Baal Chem Tov marchait 
dans la forêt accompagné d’un de 

ses disciples. Ce dernier avait soif au point de presque s’évanouir.

Le Baal Chem Tov lui demanda : « Crois-tu de tout ton cœur que le 
Maître du monde a déjà prévu l’eau qui apaisera ta soif ? » Le disciple 
répondit oui.

Ils continuèrent à marcher, mais la soif devint si forte que le disciple se 
plaignit à nouveau.

Le Baal Chem Tov lui dit alors : « Il semble que ta foi n’est pas encore 
complète… »

Ces mots réveillèrent chez le disciple une grande force intérieure. Il se 
mit à exprimer des paroles de confiance et de foi, renforçant son cœur. 
À ce moment précis, surgit un non-juif portant sur son épaule une jarre 
pleine d’eau.

Le Baal Chem Tov l’appela, lui acheta l’eau et fit boire son disciple qui 
retrouva immédiatement ses forces.

Intrigué, le Baal Chem Tov demanda à cet homme pourquoi il 
transportait de l’eau dans un endroit aussi isolé.

L’homme répondit simplement : « Je n’en sais rien moi-même. Mon 
maître m’a ordonné de transporter cette eau ici… »

Le Baal Chem Tov sourit : voilà la Providence divine en action.

Chaque détail du monde entier avait été arrangé pour qu’une jarre d’eau 
arrive à cet instant précis dans cette forêt, uniquement pour apaiser la 
soif d’un disciple qui devait apprendre à croire véritablement.

C’est ce que la Torah révèle lorsque D.ieu dit : «  ’ה  Je suis –אֲנִי 
Hachem »

C’est-à-dire : Sachez que derrière chaque événement, visible ou caché, 
simple ou extraordinaire, Je suis présent, Je dirige et Je veille.



La Mishna de la semaine 

Chabbat Chalomשבת שלום ומבורך

HAFETZ HAIM 
LES LOIS DU LACHONE HARA

Pour Pour recevoirrecevoir  
les cours les cours 

de 5 min du Tsadik

KOLHAIM@HPINTO.ORG.IL

 058 792 90 03 

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

Est-il permis de raconter quelque chose 
sur quelqu’un, même si ce n’est pas une 
critique, lorsque cela pourrait le gêner 
ou l’humilier s’il l’entendait ?

Non ! On doit s’abstenir de toute parole qui 
pourrait blesser, même indirectement.

Quand on parle d’une personne à quelqu’un 
d’autre, on ne sait jamais où finiront nos mots ni 
comment ils seront répétés. Ils pourraient arriver 
jusqu’à la personne concernée et lui causer de la 
peine.

Par exemple, même dire qu’une personne est 
baal téchouva peut être interdit si cela la rendrait 
mal à l’aise, même dans une communauté où les 
repentis sont très respectés.

Morale : Avant de parler, demande-toi : “Si la 
personne était là, serait-elle heureuse d’entendre 
cela ?”

Si la réponse est non… on se tait et on protège la 
dignité d’autrui.

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (1;16)

ה לְךָ רַב,  ן גַּמְלִיאֵל הָיָה אוֹמֵר, עֲשֵׂ רַבָּ
ר  ה לְעַשֵּׂ רְבֶּ פֵק, וְאַל תַּ ק מִן הַסָּ לֵּ וְהִסְתַּ

אֲמָדוֹת.

Rabbane Gamliel disait : « Fais-toi un 
maître et débarrasse-toi [ainsi] du doute. 
Et n’aie garde d’effectuer les prélèvements 
approximativement. »

Lorsqu’un homme agit constamment d’après les in-
structions de son rav, il n’est jamais perturbé par des 
doutes, car toutes 
ses actions sont 
guidées par son 
maître. Or, quand 
est-ce qu’une per-
sonne prélève ap-
proximativement ? 
Dans l’ignorance de 
la loi !

Lorsqu’elle ne s’est 
pas choisi un rav 
et n’a donc pas 
vers qui se tour-
ner pour résoudre 
ses questions et 
ses doutes. Car le 
rav transforme le 
safek – le « doute » 
– en psak –  
« décision » (mots 
formés, en hébreu, 
des mêmes lettres).

Nos sages énoncent dans la Guémara (Berakhot 35a) une 
idée proche de celle-ci : celui qui profite de ce monde sans 
réciter de bénédiction se rend coupable de vol. Ainsi, toute 
personne doit se rendre chez un sage pour qu’il lui enseigne 
les lois relatives aux bénédictions, afin de prendre les devan-
ts et de ne pas en venir à voler.

« Celui qui profite de 
ce monde sans réciter 
de bénédiction se rend 

coupable de vol.»



OR HAHAIM HAKADOCH 
La Force de Celui qui “passe sur ses propres fautes”

אמֶר אֵלָיו אֲנִי ה’ )שמות ו, ב( ה וַיֹּ ר אֱלֹהִים אֶל־מֹשֶׁ “וַיְדַבֵּ

« D.ieu parla à Moché et lui dit : Je suis Hachem. » (Exode 6, 2)

Le Or Ha’haïm pose une question: Pourquoi la Torah ajoute-t-elle 
le mot « אליו – à lui » ?

Au début du verset, on lit déjà : « D.ieu parla à Moché », il est donc 
évident que ce qu’Il dit ensuite s’adresse également à lui. Pourquoi 
insister à nouveau : « et Il lui dit » ?

Selon le Or Ha’haïm, ce mot vient dévoiler un message profond: 
Hachem fait ici allusion à Moché qu’Il aurait pu, selon la stricte 
justice, le punir sévèrement. Pourquoi ? Parce que Moché avait osé 
parler contre D.ieu, en disant plus tôt : « Pourquoi as-Tu fait du mal 
à ce peuple ? Pourquoi m’as-Tu envoyé ? » (Exode 5, 22)

Ces paroles, qui semblent accuser Hachem de faire du mal à Israël, 
étaient indignes d’un prophète comme Moché. Selon la logique du 
Din, de la rigueur,  Moché aurait dû être puni.

Mais Hachem ne l’a pas puni. Pourquoi ? Parce que Moché possédait 
une qualité exceptionnelle : il passait sur les fautes des autres, il ne 
se montrait pas strict, il cédait, pardonnait, renonçait sans cesse.

Or, nos Sages enseignent : « Celui qui passe sur les fautes d’autrui, 
Hachem passe sur les siennes ».

Puisque Moché traitait les autres avec indulgence et compassion, 
Hachem s’est comporté de même avec lui. Il a renoncé à la rigueur 
et a choisi la miséricorde.

Alors pourquoi la Torah dit : « ’אמֶר אֵלָיו אֲנִי ה ? « וַיֹּ

Le Or Ha’haïm explique : La Torah souligne que spécifiquement 
envers Moché, Hachem dit : « Je suis Hachem », c’est-à-dire : Je 
suis envers toi plein de miséricorde, car toi-même tu incarnes la 
miséricorde envers les autres.

Si nous aussi nous passons sur nos ressentiments, si nous ne 
gardons pas rancune, si nous choisissons la douceur plutôt que 
la réaction impulsive, alors Hachem nous traitera de la même 
manière.

BEN ICH HAÏ
Pourquoi dix plaies ?

ל  הָפְכוּ כָּ יְאֹר לְעֵינֵי פַרְעֹה וּלְעֵינֵי עֲבָדָיו וַיֵּ ר בַּ יִם אֲשֶׁ ךְ אֶת הַמַּ ה וַיַּ טֶּ מַּ רֶם בַּ “וַיָּ
יְאֹר לְדָם” )שמות ח, כ( ר בַּ יִם אֲשֶׁ הַמַּ

« Il leva le bâton et frappa les eaux du Nil, sous les yeux de Pharaon 
et de ses serviteurs, et toutes les eaux du fleuve se changèrent en 
sang. » (Exode 7, 20)

Nos Sages enseignent (voir Rachi sur Exode 7, 25) que 
chaque plaie d’Égypte durait une semaine entière, 
suivie d’une pause d’environ trois semaines. Ce 
cycle se répétait jusqu’à atteindre les dix plaies.

Le Ben Ich ‘Haï, dans son ouvrage Od Yossef ‘Haï, pose 
une question étonnante : Pourquoi D.ieu a-t-Il envoyé dix 
plaies différentes pour soumettre l’Égypte ?

N’aurait-Il pas pu utiliser une seule plaie, comme le sang, mais la 
prolonger durant une année entière ? En un seul coup, l’Égypte 
aurait été brisée, sans qu’il soit nécessaire de répéter les coups 
encore et encore !

Le Rav apporte alors un magnifique enseignement à travers une 
parabole :

Imaginez deux hommes marchant sur des routes différentes. Le 
premier découvre dans le désert un coffre rempli de dix mille 
pièces d’or. Sa joie est immense… mais elle n’a lieu qu’une seule fois.

perles SUR LA Paracha Le second, lui, trouve en chemin mille pièces d’or, puis un peu 
plus loin encore mille, et ainsi de suite, jusqu’à accumuler lui 
aussi dix mille pièces.

La différence ?

Lui a éprouvé dix fois la joie de trouver un trésor.

Ainsi en fut-il pour les enfants d’Israël. Hachem n’a pas voulu 
leur donner une seule grande délivrance d’un seul coup. Il a 
choisi de frapper l’Égypte dix fois, pour que les Bné Israël 
puissent ressentir dix fois la joie, dix fois le soulagement, dix 
fois la certitude qu’Hachem combat pour eux.

Chaque plaie était un coup porté à leurs ennemis…

Mais aussi une source nouvelle de sim’ha, de joie et de 
renforcement de la foi pour Israël.

Comme le conclut le Ben Ich ‘Haï : Dieu a voulu multiplier les 
miracles afin de multiplier la joie de Son peuple dans la chute 
de leurs oppresseurs.

ABIR YAAKOV
Le cri d’Israël et la douleur de la Présence divine

ר מִצְרַיִם מַעֲבִדִים אֹתָם  נֵי־יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁ י אֶת־נַאֲקַת בְּ מַעְתִּ “וְגַם אֲנִי שָׁ
רִיתִי” )שמות ו, ה( ר אֶת־בְּ וָאֶזְכֹּ

« Moi aussi, J’ai entendu le gémissement des 
enfants d’Israël, que les Égyptiens réduisent 
en esclavage, et Je Me suis souvenu de Mon 
alliance. »

Rabbi Yaakov Abou’hatséra, dans son ouvrage  
« Ma’ḥsof Halavan », dévoile un secret sublime concernant le 
passage ci-dessus.

Même si les bnei Israël étaient plongés dans la terrible servitude 
d’Égypte, une existence dure, amère, écrasante, le pire de leur 
souffrance n’était pas leur propre douleur.

Leur véritable peine était la souffrance de la Shekhina, la 
Présence divine, qui était descendue avec eux en exil.

Car avant que Yaakov n’entre en Égypte, Hachem lui avait révélé : 
מִצְרָיְמָה“ ךָ  עִמְּ אֵרֵד   Moi-même Je descendrai avec toi en »  ,”אָנֹכִי 
Égypte. »

Le mot « אָנֹכִי » fait allusion à la Shekhina, comme dans 
l’ouverture des Dix Commandements : “ָאָנֹכִי ה’ אֱלֹקיך”, « Je suis 
l’Éternel ton D.ieu. »

Ainsi, lorsque le peuple gémissait sous le joug égyptien, ils ne 
pensaient pas d’abord à eux-mêmes, mais à la Présence divine 
qui souffrait avec eux, comme il est dit : “עִמּוֹ אָנֹכִי בְצָרָה”, « Avec 
lui, Je suis dans la détresse. »

Les bnei Israël disaient : « Qui nous donnera que la Shekhina ne 
soit pas plongée dans cette impureté et cette douleur avec nous ! » 
Ils auraient accepté de supporter une souffrance doublée, si 
cela avait pu épargner à la Présence divine la moindre affliction.

C’est cette sensibilité prodigieuse, cet amour incomparable 
envers la Gloire divine, que Hachem a vue dans leur cœur.

Et lorsqu’Il a constaté que son peuple souffrait avant tout pour 
Sa Présence, alors Il s’est rempli de miséricorde. “י מַעְתִּ  וְגַם אֲנִי שָׁ
.« Moi aussi, J’ai entendu leur cri » ,”אֶת־נַאֲקָתָם

Lorsque nous nous soucions véritablement de la douleur de la 
Présence divine, cela ouvre les portes de la miséricorde et de 
la délivrance.

Puissions-nous prier non seulement pour nos besoins, 
mais pour la fin de l’exil de la Shekhina, et ainsi mériter la 
compassion divine et la délivrance entière, rapidement, de 
nos jours.



Biographie

BABA SALÉ (1889 ; 1984)
Rabbi Israël Abou’hatséra, plus connu dans tout le monde juif 
sous le nom de Baba Salé, est l’une des figures spirituelles les plus 
lumineuses du XXᵉ siècle. Sa vie entière fut consacrée à la prière, à 
la sainteté, au retrait du monde matériel et au désir de faire du bien 
à chaque Juif. Bien que né dans une famille de géants de Torah, ce 
sont surtout les histoires de miracles, de rouah hakodech (vision 
spirituelle) et de bonté infinie qui ont fait de lui une légende vivante. 
Baba Salé était un homme discret, humble, qui fuyait les honneurs. 
Et pourtant, des milliers de personnes venaient frapper à sa porte 
pour demander une berakha, une protection ou un conseil. Son 
nom est devenu synonyme de miracle, mais tous savaient que sa 
force venait de sa kedoucha, de sa pureté exceptionnelle et de ses 
prières qui transperçaient les cieux.

UNE VIE SAINTE DÈS LA JEUNESSE
Rabbi Israël est né en 1889 à Rissani, au Maroc, dans la célèbre 
famille Abou’hatséra. Son père, Rabbi Massoud, et son grand-père, 
le géant Rabbi Yaakov Abou’hatséra (le Abir Yaakov), étaient connus 
pour leurs capacités spirituelles extraordinaires. Dès l’enfance, 
Baba Salé étudiait la Torah jour et nuit, jeûnait régulièrement, se 
levait à minuit pour le Tiqoun ’hatsot et s’entraînait à maîtriser son 
corps et ses désirs. À 17 ans, il dirigeait déjà une yéchiva. Puis il 
devint l’une des autorités spirituelles du sud marocain avant de 
s’installer définitivement en Israël, d’abord à Lod puis à Netivot, 
dans le sud, où il passa les dernières décennies de sa vie.

Jusqu’ici, une vie de Tsadik. Mais ce qui a marqué les générations, 
ce sont les innombrables récits révélant la puissance de sa prière.

LE FLEUVE QUI ARRÊTE DE COULER
Une des histoires les plus connues se déroula lorsque Baba Salé 
vivait encore au Maroc. Le fleuve Ziz menaçait d’inonder la ville de 
Rissani, détruisant maisons et récoltes. Les habitants, désespérés, 
coururent chez le Rav pour demander son aide.

Baba Salé se rendit au bord du fleuve, récita des Téhilim avec 
une profonde concentration, puis jeta son châle de prière (tallit) 
dans l’eau. Le fleuve, racontent les témoins, s’arrêta net, comme 
si une main invisible avait bloqué son courant. L’eau ne dépassa 
pas la limite du tissu. La ville fut sauvée. Depuis ce jour, son tallit 
fut considéré comme un symbole de protection, et des milliers de 
personnes en Israël demandèrent plus tard à toucher son manteau 
ou sa ceinture pour recevoir une bénédiction.

LA BOUTEILLE D’ ‘ARAK QUI SE REMPLIT 
MIRACULEUSEMENT

Cette histoire est peut-être la plus célèbre. Un jour à Netivot, des 
invités vinrent chez Baba Salé. On servait traditionnellement de 
l’arak. On apporta une bouteille presque vide. Baba Salé la prit, la 
secoua doucement, murmura une bénédiction, puis servit tout 
le monde. La bouteille ne se vidait pas. On servit dix, puis vingt 
personnes, et la bouteille semblait se remplir à nouveau.

Un proche lui demanda timidement : « Kvod Harav… comment cela 
se peut-il ? » Baba Salé répondit simplement : « Quand on donne 
avec un cœur pur, Hachem remplit. »

LA VISION DU VOLEUR DANS LE SEFER TORAH
Une autre histoire raconte qu’un jour, un homme très pieux vint 
chez Baba Salé, déchiré de honte. Son fils avait volé un objet de 
valeur. Le père demanda une berakha pour que le garçon change. 
Baba Salé l’invita à la synagogue. Il ouvrit le Sefer Torah, pointa 
du doigt une lettre et dit : « Voici l’endroit où ton fils a fauté. » Le 
père pâlit. C’était exactement le lieu où le vol avait été commis 

Puis le Rav ajouta : « Dis-lui de réparer et 
de retourner vers Hachem. Il redeviendra 
un homme droit. » Le fils, bouleversé par 
la clairvoyance du Tsadik, fit téchouva 
immédiatement.

LE MÉDECIN QUI A VU L’ANGE
Un jour, un médecin très réputé de Beer Cheva 
fut appelé pour soigner Baba Salé, affaibli par l’âge. Après l’avoir 
examiné, il s’évanouit en sortant de sa chambre. Quand on le 
réveilla, il murmura : « Je n’ai jamais vu ça… J’ai vu un ange debout 
à côté de lui. Je ne suis pas sûr d’être digne de le soigner… » La 
famille lui expliqua : « Le Rav vit dans une telle sainteté que certains 
mérites se dévoilent. »

UNE SIMPLE BÉNÉDICTION QUI GUÉRIT
Les histoires de guérisons miraculeuses sont innombrables. 
Une des plus connues concerne un enfant très malade, dont les 
médecins ne donnaient aucun espoir. Les parents, en larmes, 
allèrent voir Baba Salé. Le Rav posa simplement sa main sur la tête 
de l’enfant, pria quelques instants puis dit : « Il vivra. Hachem vous 
fera voir Sa bonté. » L’enfant guérit totalement en quelques jours, 
au grand étonnement du monde médical.

On raconte même qu’un professeur hospitalier, émerveillé, déclara : 
« Moi, je soigne. Lui, il guérit. »

L’HISTOIRE DU CHAUFFEUR
Un chauffeur qui conduisait Baba Salé raconta qu’à plusieurs 
reprises, le Rav lui demanda d’arrêter la voiture sans raison 
apparente. Quelques secondes plus tard, un accident se 
produisait à l’endroit exact où ils se seraient trouvés. « Comment 
saviez-vous ? » osait-il parfois demander. Baba Salé répondait : 
« Quand on se connecte aux cieux, on entend ce que les autres 
n’entendent pas. »

L’HUMILITÉ ABSOLUE
Malgré toutes ces histoires, ce qui frappait le plus ceux qui le 
rencontraient était son humilité.

Il répétait souvent : « Je ne fais rien. C’est Hachem. Je ne suis qu’un 
petit tuyau. » Il fuyait les honneurs, refusait tout argent, et vivait 
dans une simplicité extrême. Pourtant, son regard, sa douceur et 
la lumière de son visage marquaient profondément quiconque 
l’approchait.

DERNIÈRES ANNÉES ET HÉRITAGE
Baba Salé s’installa à Netivot, où sa maison devint un phare pour 
tout Israël. Les plus grands rabbins venaient lui demander des 
bénédictions. Des soldats, des familles, des malades, des couples 
sans enfants… tous savaient que la prière du Tsadik était une clé 
qui ouvrait les portes du Ciel.

Il quitta ce monde le 4 Chevat 5744 (1984). Son hiloula rassemble 
chaque année des dizaines de milliers de personnes. Son tombeau 
à Netivot est parmi les lieux les plus visités d’Israël.

Baba Salé n’était pas seulement un maître de Torah. Il était un 
homme de lumière, un Tsadik caché qui faisait descendre la 
bénédiction d’en haut avec une simplicité désarmante.

Ses histoires ne sont pas des légendes : elles montrent ce qu’un Juif 
peut devenir lorsqu’il se détache du matériel, se remplit de pureté 
et place sa vie entière entre les mains d’Hachem.

C’est cette aura de sainteté, de bonté et de miracles qui fait que, 
même des décennies après sa disparition, le nom de Baba Salé 
continue d’illuminer le peuple juif.

Cette année sa Hiloula tombe le jeudi 22 janvier 2026, allumez 
une bougie en l'honneur du Tsadik.



La Paracha de Vaéra commence juste après le refus de Paro d’écouter 
Moché dans la paracha de Chemot. Le peuple est brisé, l’esclavage 
est devenu encore plus dur, et Moché est découragé.

C’est à ce moment précis qu’Hachem apparaît à Moché pour lui 
annoncer que la délivrance est déjà en marche.

LES PROMESSES DE DÉLIVRANCE
Hachem dit à Moché: « Je suis Hachem. Je vais libérer Mon peuple. Tu 
vas voir Ma puissance comme jamais auparavant. »

Il lui donne quatre grandes promesses, les fameuses quatre langages  
de la délivrance :

1. Je vous ferai sortir d’Égypte, Véhotséti.
2. Je vous délivrerai de leur esclavage, Véhitsalti.
3. Je vous sauverai avec de grands jugements (les plaies), 
Végaalti.
4. Je vous prendrai pour Moi comme un peuple, Vélaka’hti.
Et encore : « Je vous amènerai dans la terre d’Israël. »

Moché transmet ces paroles aux Bnei Israël, mais ils n’ont plus la 
force d’écouter.
La Torah dit qu’ils sont « écrasés par le travail », le cœur fermé.

RETOUR CHEZ PARO
Hachem ordonne ensuite à Moché de retourner parler à Paro. Moché 
a peur: le peuple ne l’écoute pas, Paro encore moins. Mais Hachem 
lui dit que Aharon parlera avec lui, et que les deux frères seront Ses 
envoyés.

Hachem prévient « Je vais endurcir le cœur de Paro. » Ainsi, les plaies 
montreront clairement la grandeur d’Hachem.

LE SIGNE DU BÂTON
Aharon jette son bâton devant Paro : il devient un grand reptile. Les 
magiciens font pareil, mais le baton d’Aharon avale tous les leurs. 
Pourtant, Paro reste insensible. Alors les plaies commencent.

LES SEPT PREMIÈRES PLAIES
1ÈRE PLAIE : LE SANG – דם (DAM)

Cette plaie est l’une des plus impressionnantes car elle touche 
l’élément le plus vital: l’eau.

Aharon frappe le Nil avec son bâton, et toute l’eau se transforme 
en sang: Rouge foncé, épais, poisseux, avec une mauvaise odeur et 
impossible à boire. Les poissons meurent et flottent à la surface

Le Nil, considéré comme un dieu en Égypte, est humilié. Les Égyptiens 
fouillent partout pour trouver de l’eau. Miracle : l’eau reste normale 
chez les Bnei Israël. Les Égyptiens doivent acheter de l’eau aux 
Hébreux pour survivre. Mais malgré la catastrophe, Paro reste fermé.

2ÈME PLAIE : LES GRENOUILLES – צפרדע (TSFARDÉA)

Des grenouilles sortent du Nil par millions : elles sautent sur les 
lits, dans la nourriture, dans les tiroirs et même dans les marmites 
brûlantes. Paro supplie Moché de les faire disparaître. Moché prie et 
la plaie cesse, mais Paro durcit son cœur encore une fois.

3ÈME PLAIE : LES POUX – כינים (KINIM)

Aharon frappe la poussière du sol. Chaque grain devient un pou 
minuscule qui saute sur les hommes et les bêtes.

Les magiciens essayent d’imiter cette plaie mais n’y arrivent pas.

Ils déclarent : « C’est le doigt de Dieu ! »

Mais Paro refuse d’écouter même ses propres magiciens.

4ÈME PLAIE : LES BÊTES SAUVAGES – ערוב (AROV)

Un mélange d’animaux féroces envahit l’Égypte. Ils brisent les 
maisons, renversent les meubles et avancent partout.

Mais miracle : la région de Gochen, où habitent les Bnei Israël, reste 
totalement calme.

Paro promet de laisser partir le peuple, puis se rétracte.

5ÈME PLAIE : LA MORT DU BÉTAIL – דבר (DÉVER)

Tous les animaux des Égyptiens meurent, chevaux, ânes, chameaux, 
vaches…

Mais chez les Hébreux, pas un seul animal n’est touché. Paro vérifie… 
mais son cœur reste dur.

6ÈME PLAIE : LES FURONCLES – שחין (CHÉHIN)

Moché jette de la cendre brûlante vers le ciel. Elle retombe en 
poussière et provoque des plaies douloureuses sur les Égyptiens. Les 
magiciens sont tellement atteints qu’ils ne peuvent même plus se tenir 
debout.

7ÈME PLAIE : LA GRÊLE – ברד (BARAD)

Le ciel change, il devient noir, des nuages lourds s’accumulent. Un 
vent puissant souffle. Moché avertit « Celui qui laisse ses animaux 
dehors les perdra. »

Certains Égyptiens, ceux qui commencent à craindre Hachem, rentrent 
leurs serviteurs et leurs bêtes. La grêle et une pluie incroyable tombe. 
Des blocs de glace énormes avec du feu à l’intérieur ! Feu et glace 
ensemble, sans s’éteindre : un miracle visible ! La grêle détruit les 
maisons, les arbres, les plantations et les animaux restés dehors. Le 
bruit est terrifiant, comme un tonnerre divin. C’est une démonstration 
claire que la nature obéit à Hachem. Pour la première fois, Paro 
reconnaît son erreur : « Hachem est le Juste, et moi et mon peuple 
sommes fautifs ! » Moché prie pour arrêter la grêle. Mais dès que la 
pluie s’arrête… Paro recommence à refuser.

CETTE PARACHA NOUS MONTRE :
Qu’Hachem contrôle toute la nature. Qu’Il écoute la souffrance 
de Son peuple. Que même lorsque les choses semblent empirer, la 
délivrance est en route. Que la foi doit rester forte même dans les 
moments sombres.

La paracha se termine alors que sept plaies ont frappé l’Égypte…

et la grande sortie d’Égypte se prépare…

PARACHAT VAÉRA



Réponses : 1)B, 2)C, 3)B, 4)A, 5)A, 6)C, 7)B, 8)A, 9)B, 10)C

1. Quelle est la première plaie ?

Il disparaîtA

B

C

Il devient du sable

Il devient du sang

2.Quel miracle touche le Nil ?

3. Que disent les magiciens lors de la plaie des poux ?

« C’est la main de Dieu ! »A

B

C

« C’est le doigt de Dieu ! »

« Nous pouvons faire mieux ! »

4. Quelle plaie n’entre pas dans la région de Gochen ?

Arov (bêtes sauvages)A

B

C

Sang

Furoncles

5. Quelle plaie tue les animaux égyptiens ?

Dever

Dever

Sang

Il devient un serpent

3

Il s’enfuit

A

A

A

A

A

A

B

B

B

B

B

B

C

C

C

C

C

C

Barad

Kinim

Barad

Il devient un bâton d’or

7

Il libère immédiatement le peuple

Tsfardéa

Shé’hin

Poux

Il disparaît

10

Il durcit son cœur

6. Quelle plaie provoque des plaies sur le corps ?

7. Quelle plaie mélange feu et glace ?

8. Que fait le bâton d’Aharon devant Paro ?

9. Combien de plaies se trouvent dans Vaéra ?

10. Que fait Paro après chaque plaie ?

GrenouillesA

B

C

Sang

Furoncles

HALAH'A DE LA SEMAINE

1. Je marche toujours à côté de Moché.
C’est mon bâton qui devient serpent 

devant Pharaon, et c’est souvent moi qui 
parle.
Qui suis-je ?
Réponse: Aharon Hacohen

2. Je détruis le bétail des Égyptiens, mais 
pas celui d’Israël.

Pour me déclencher, Moché n’a même pas levé 
son bâton, une parole a suffi.
Qui suis-je ?
Réponse: la peste 

3. Quatre verbes promettent la délivrance 
— comment s’appellent-ils ?

Réponse: Les « quatre expressions de 
délivrance » : Véhotséti, Véhitsalti, Végaalti, 
Vélaka’hti

Devinettes

SI JE GOÛTE UN PLAT JUSTE POUR VÉRIFIER 
S’IL EST BIEN ASSAISONNÉ, DOIS-JE FAIRE 

UNE BÉNÉDICTION ?

Réponse: Quand on goûte un plat seulement pour 
voir s’il manque du sel, des épices ou pour ajuster la 
recette, et non pour manger, on n’a pas besoin de faire 
de bénédiction, même si on goûte et qu’on avale une 
petite quantité.

On devra faire une bénédiction uniquement si l’on 
goûte une quantité importante, c’est-à-dire environ 
un kazaït (27 g) d’un aliment, ou un revi’it (86 ml) d’un 
liquide.

Certaines autorités pensent que le simple fait d’avaler, 
même un tout petit peu, oblige déjà à bénir.

Mais la règle retenue est la plus souple : en cas de 
doute concernant une bénédiction, on ne la récite 
pas. Malgré tout, il est conseillé, si possible, que la 
personne goûte en ayant aussi l’intention d’en profiter 
un peu. Ainsi, elle pourra faire une bénédiction sans 
hésitation.



05
4.

84
.0

1.
72

1

 Mots
mêlés    

Sauras tu retrouver les mots 
qui se sont cachés dans la grille ?

W J M C L L A D M I E H C W K B A U X C Z L L F
P R S E R P E N T F L H E I M M O D I N Q A C L
K P Y M O R B D A M P C A R I C R U D N E Y I U
Z J P S M Y A F I N I D A V E L L I R F K G S X
Z Q F L S E I A L P L E L N S O R C I E R S J K
U Q R V T H H J O T U N H E I M A E F R S A V Y
G A B E S L N I P L X B M Y O S I L F W S N N R
J R X B E L N I L E O K O Q U M Z A D A U A S K
M E E P X C N D R G S C C L A R H T H R T H M R
V F S E D U L U Q D A T H M U F D I X R B E I A
N U E C N C S C J S U S E Q N O E I A A I I D M
O Z T U A L Y E G P N G A L G L H J T D E M G N
R J G M P X A A L Z C O O L T K K O R P N T A E
A Q V B T J R N W L K K Y N E V N O Z O F F R D
H O C A O D K K D U I Z D S L A J G I J L R D A
A O B O L L I D F A L U I F C N D T L C A E R A
K V I X H K I L O S G X O L J G A X M I T Y Q L
O G Q U U W Y Q E U D I Q N T R X T A K R J J M
R Q B O B I F R O S T E A N E H C H U L A A K C
A L L P H L E V I L S U O B G R W O Z Q V M H O
N W T K U C L O N E M R I R T L G R N L S F M L
G X E S L V A D X T W L E E L B R N P A P X U E
A T O U V E Z O V A F L X C E X B Z Q Z G T K R
R I K R R Z V C Y H E F X I T E G A V A L C S E

Mots à trouver: esclavage, grêle, poux, serpent, endurcir, 
bâton, Moche, Nil, sorciers, peste, plaies, Aharon, ulcères.


