Pahad David

CHEMOT - 21 TEVET 5786, 10 JANVIER 2026

MASKIL LEDAVID

SE DISTINGUER DES NON-JUIFS,
LE SECRET DE NOTRE PERENNITE

« Il se leva un nouveau roi sur UEgypte, qui ne connaissait
pas Yossef. » (Chémot 1, 8)

Comment est-il possible que le nouveau roi dEgypte n'avait pas
entendu parler de Yossef, de son génie grace auquel son pays avait
échappé aux affres de la famine ? Notre question garde toute son
acuité si l'on considere I'avis selon lequel

il s'agissait du méme roi, Paro, qui l'avait [ =
nommé vice-roi et feignait simplement =
ne pas le connaitre. Comment put-
il oublier 'homme ayant sauvé son
royaume et dirigé sa gestion économique
pour pourvoir a la subsistance de tous
ses habitants ? Comment celui qui
estima sinceérement Yossef et 'honora
changea-t-il soudain de dispositions a
son égard et vis-a-vis de son peuple ?

-

Une autre question fait jour a la lecture
du verset « Yossef mourut, ainsi que
tous ses freres, ainsi que toute cette
génération » (ibid. 1, 6). A la fin du livre de Béréchit, la Torah nous
avait déja informés du déces de Yossef. En outre, pourquoi nous
annonce-t-elle ici celui des autres chefs de tribus et de tous les
membres de leur génération ? Le Or Ha'haim propose une démarche
explicative ; nous développerons la notre, avec l'aide de D.ieu.

Il est écrit : « Or, les enfants d'Israél avaient fructifié, pullulé (...) et la
contrée en fut remplie. » (Ibid. 1, 7) Nos Maitres commentent (Yalkout
Chimoni, Chémot 162) : « Ils emplirent les théatres et les cirques ;
aussitot, des lois de discrimination furent prononcées. » Autrement
dit, avant leur asservissement, les enfants dlIsraél avaient déja
commencé a déchoir. Ils avaient délaissé les lieux d'étude, implantés
par Yéhouda sur l'ordre de Yaakov, pour se méler aux Egyptiens et
profiter de leurs attractions.

Les versets cités plus haut décrivent en fait le déroulement des
événements, la chute spirituelle de nos ancétres a l'origine de leur
asservissement. La mort de Yossef et de sa génération, qui vivaient
sous linfluence sainte de Yaakov, entraina dans son sillage la
disparition de la spécificité du peuple juif. Une nouvelle génération,
ne se comportant pas a l'aune de la tradition ancestrale, se leva et se
laissa influencer par la culture égyptienne. Le Midrach précité ajoute
que, suite au déces de Yossef et de ses freres, les Juifs cesserent de
pratiquer la circoncision, a I'exception de la tribu de Lévi.

Cela étant, revenons a notre question : comment le nouveau roi
put-il ignorer Yossef ? Connaitre quelqu'un, cest se lier a lui. Paro
connaissait Yossef et I'estimait, mais, il ne voyait pas de lien entre lui

et les membres du peuple juif, assimilés, de cette période. Il avait
percu en Yossef un homme saint, animé de l'esprit divin. De méme,
il considérait Yaakov comme un saint et avait reconnu l'efficacité de
sa bénédiction, suite a laquelle les eaux du Nil montaient a ses pieds.
Il avait connu les Hébreux lorsqu’ils se confinaient dans la région de
Gochen, dans les synagogues et lieux d’étude.

Or, a présent, ils délaissaient cet héritage et se mettaient a imiter les
autochtones. Paro en déduisit quil s'agissait d'une autre nation, sans
aucun rapport avec celle de I'époque, et perdit toute estime pour
elle. Tel est le sens profond de sa non-connaissance de Yossef. Ne
se sentant plus redevable vis-a-vis des
Hébreux de cette génération, il en vint
a fomenter de mauvais desseins a leur
encontre pour les exterminer.

Ce Paro, « qui ne connaissait pas
Yossef », asservit sa descendance.
Pourtant, il gracia la tribu de Lévi,
totalement impliquée dans l'étude de la
Torah, et la dispensa des travaux forcés,
lui permettant de se vouer a cette tache.
Car, il vit en elle la continuation de Yaakov
et de Yossef et 'honora en tant que telle.

Il en résulte que, lorsque les enfants
d’Israél adherent a la Torah et I'étudient, méme un mécréant comme
Paro, représentant des forces impures, reconnait leur sainteté
et s'y soumet. Contre son gré, il permet le maintien de la sainteté
et l'agrandissement de ses frontieres dans son pays. De sa propre
initiative, il réserva la région de Gochen a nos ancétres, afin qu’ils
puissent sy installer sereinement et se consacrer a la Torah et au
service divin. Car, lorsque la saintet¢ et la pureté regnent dans toute
leur puissance, les forces impures se dissipent automatiquement.
Par contre, quand le peuple juif tourne le dos a sa tradition et adopte
une autre culture, il leur donne la force de prendre le dessus.

Il s'agit 1a d'un principe de base régissant la pérennité du peuple juif
a travers l'histoire. Méme lorsque nous sommes exilés dans un pays
étranger, telle une brebis entourée de soixante-dix loups, si nous
nous attachons fermement au respect des mitsvot, nos ennemis
feront la paix avec nous et seront impuissants. Nos accusateurs ne
pourront ouvrir leurs bouches et seront contraints de nous honorer
et de nous protéger. Mais, si nous tentons de nous rapprocher d'eux,
de nous méler a eux et de les imiter, ils se leveront contre nous et
prononceront de nouveaux décrets a notre encontre pour nous
éloigner d'eux.

Ce phénomene est un effet de la grace divine. Par ce biais, Hachem
nous permet de préserver notre spécificité de peuple élu a travers
les exils successifs. « Car Hachem ne délaisse pas Son peuple, et Son
héritage, Il ne 'abandonne pas » : méme lorsque nous avons le statut
de « peuple », Il ne nous délaisse pas et s'efforce de nous ramener
vers Lui et de nous libérer au plus vite.



La legon de Batya :
Fais ton effort, Hachem fera le reste

(7,2 W) “ImRm AnnNTIN 12Ym LNy YRYD AIeTn2 1M

T

« La fille de Pharaon descendit se baigner au Nil... elle apercut la petite
arche, étendit son bras et la prit. » (Exode 2, 5)

Nos Sages expliquent que le mot “AniN" ne signifie pas « servante »,
mais « son bras ».

Batya, la fille de Pharaon,
apercoit au loin une petite boite
flottant sur le Nil : clest 1a que
repose le bébé Moché.

Batya a fait ce quelle

Méme si la boite est tres

éloignée delle, Batya tend b ouv_alt’ tendre ‘l(I
tout de méme la main. Alors, main. Le reste 2

un miracle survient : Son bras Hachem l’(l {lCCO”Z[)li.
sallonge et atteint la boite, lui

permettant de sauver I'enfant.

Mais un grand mystere surgit :

Pourquoi a-t-elle tendu la main,

alors quiil était clair que la boite

était bien trop loin ?

Pensait-elle vraiment que son bras allait s'étirer par miracle ?

Quel étre humain ferait un geste apparemment impossible ?

Le Rabbi Sim’ha Bounim de Pshis’ha apporte une réponse magnifique :
Batya nous enseigne que 'homme doit faire tout ce qui est en son
pouvoir, méme si le résultat semble hors de portée.

Tu fais ton effort, et ensuite, Hachem complete.

Clest le sens profond de 'enseignement de nos Sages :

« T30 DD P I AN R, MD ORI POV XD », « Tu n'es pas obligé
de terminer I'ceuvre, mais tu n'es pas libre de t'en abstenir. »

Batya a fait ce qu'elle pouvait, tendre la main. Le reste ? Hachem l'a
accompli.

Son bras sest miraculeusement allongé, et la vie de Moché, futur
libérateur d’Israél, fut sauvée.

HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

UNE PROMESSE SECRETE ?

Le 10 Adar 5755 (1995), je fus sandak a la brit-
mila du fils de David Cohen, un fidele disciple. A
cette occasion, le mohel, le docteur Attias, prit
la parole pour raconter un incident qui s'était
déroulé deux semaines plus tot :

« Un de mes amis s'est présenté chez Rabbi
David ‘Hanania Pinto pour lui demander une
brakha dans un certain domaine. Il y avait une
longue file d’attente et il a donc di patienter de
longues heures.

« Quand son tour arriva enfin, il entra. La, ce
fut la surprise : avant méme qu’il n’ait ouvert la
bouche, le Rav lui a dit : “Si vous voulez que vos
problemes sarrangent, vous avez l'obligation
d’accomplir la promesse que vous avez faite
au Maitre du monde d'étudier chaque semaine
chnaim mikra véé€’had targoum.” Puis, il I'a béni
en lui souhaitant la réussite.

« Mon ami était sous le choc : D.ieu seul et lui-
méme étaient au courant de cette promesse,
formulée avant d’étre introduit aupres du Rav.
Il sétait alors effectivement engagé, si son
probleme sarrangeait, a se soumettre a ce
programme d'¢tude hebdomadaire. Dans ce
cas, comment le Rav avait-il eu connaissance
de sa promesse ? Comment avait-il lu dans ses
pensées avant méme qu’il ne les formule ? »

En entendant ce récit, je me suis souvenu de
cette entrevue et de ce que javais dit a cette
personne. Mais je sais cependant que je n'ai
jamais été prophete. La seule motivation qui
manime est daider autrui et c'est pourquoi,
par le mérite de mes ancétres, D.ieu place
dans ma bouche les mots justes, capables de
toucher mes interlocuteurs, afin que je puisse
les conseiller et les aider a surmonter leurs
difficultés.



N - LA MISHNA DE LA SEMAI

KEREM DAVID, PIRKE AYOT (1;15)
LEls BN IR TOIN WY IIN Ny

1203 DTN 73 MY 23R N 1203 M)

D) 0%

Chamai disait : « Fais de la Torah ton activité
premiére. Sois avare en paroles mais prodigue en
actions. Et réserve a toute personne un accueil
cordial. »

FAIS DE LA TORAH TON ACTIVITE PREMIERE

Le mot keéva’ - « (ton activité) premiere » (litt. « fixe ») — est formé
des mémes lettres que le mot “ekev” - “talon”. C'est 1a une allusion
au fait que l'on doit s'efforcer d’accomplir toutes les mitsvot, méme
celles que les gens ont I'habitude de piétiner de leurs talons.
A fortiori doit-on fixer des temps pour I'étude de la Torah. Mais
malheureusement, nombreux sont ceux qui adoptent une attitude
légere a I'égard de cette mitsva si importante.

Celui qui, chaque jour, se libere de ses affaires et se rend au
beth hamidrach pour écouter un cours ou pour étudier avec
un partenaire, est considéré comme peinant pour la Torah.
Car le mauvais penchant délaisse alors toutes ses occupations
pour le déranger. Cest un phénomene bien connu ! Il lui invente
précisément a ce moment-la des transactions avantageuses ou
d’autres affaires mirobolantes. Il est certain que ce n'est quau prix
de grands efforts que cet homme réussit a ne pas tomber dans les
nombreux pieges qui lui sont tendus. Car vaincre un ange n'est
guere une chose facile. Heureux est celui qui y parvient et heureuse
est sa part!

y‘\“"‘/‘” HAFETZ HAIM
LES LOIS DU LACHONE HARA

EST-CE GRAVE Sl JE DIS DU MAL DE
QUELQU'UN?

Oui. La Torah dit qu'on n’a pas le droit de médire
sur une personne vivante.

Et si la personne est déja morte, ¢a change ?
Pas du tout !

Nos Sages ont méme ajouté une regle spéciale :
Celui qui se moque d'un défunt est maudit. Méme
apres la mort, on doit respecter.

ET CRITIQUER LA TERRE D’ISRAEL,
C’EST PERMIS ?
Réponse : Non.

Souviens-toi : la génération sortie d’Egypte a parlé
en mal d’Erets Israél.... Résultat 40 ans tourner
dans le désert.

Alors, que faire sijai une remarque négative a dire ?
Le mieux, cest de se taire ou de chercher le positif.
Une petite histoire pour comprendre :

Un jour, un maitre marchait avec ses éleves. IIs
passerent devant la carcasse d'un chien qui sentait
trés mauvais.

Les éleves grimacerent : « Pouah ! Quelle horrible
odeur ! »

Le maitre répondit calmement : « Oui.. mais
regardez comme ses dents sont blanches. ».

Les éleves comprirent : Méme quand quelque chose
parait mauvais, on peut toujours trouver un point
positif. Si on doit éviter de mal parler d'un chien
mort... a plus forte raison d’'un étre humain vivant !

" "POUR : EEVlR

LES COURS
)

SECRETARIAT DU RAV
(2058792 9003

KOLHAIM@HPINTO0.0RG.IL

Scannez ici




&%, PERLES SUR LA PARACHA
T

OR HAHAIM HAKADOCH

La force de Yaakov qui accompagne les générations
IND T LN 3PP N IR DONDT ONJL N2 s TN

« Voici les noms des enfants d’Israél qui arrivérent en Egypte ;
ils vinrent avec Yaakov, chacun avec sa maison. » (Shemot 1, 1)

Le Or Ha'haim Hakadoch explique une idée extraordinaire.

En réalité, Yaakov n'était pas obligé de descendre en Egypte. Le
décret divin concernait surtout ses enfants, les douze tribus, et
leurs familles, qui devaient subir 'exil et I'asservissement.

Alors pourquoi Hachem lui ordonne-t-Il clairement : « Ne
crains pas de descendre en Egypte... Moi-méme Je descendrai
avec toi » ?

Le Or Hahaim répond : La descente en Egypte avait pour but
d'élever les étincelles de sainteté qui s'y trouvaient depuis la
faute dAdam. Le peuple devait affronter les forces d'impureté qui
dominaient ce pays et les annuler.

Mais Hachem dit a Yaakov : Sans toi, cette mission serait presque
impossible. Avec ta sainteté, ta présence, ta lumiere, le combat
deviendra plus facile pour tes enfants. Cest pourquoi ils devaient
descendre « avec Yaakov », avec sa force, son soutien spirituel,
sa grandeur. Ainsi, le verset souligne : « Les enfants d’Israél qui
vinrent en Egypte avec Yaakov », car clest sa présence qui leur a
donné la capacité de supporter l'exil.

De la méme maniere, nous apprenons que la présence, le soutien
et la force morale des parents donnent a l'enfant la puissance
nécessaire pour affronter les défis de la vie.

Un enfant qui sent derriere lui la chaleur, la bénédiction, la force
et la guidance de ses parents, peut vaincre les difficultés et rester
connecté a la sainteté.

BEN ICH HAI

Le visage trompeur du yetser hara
o N mew) 7193 5&:112)’ jpiciyah\inpnkyalpim}iil

« Les Egyptiens asservirent les Enfants d'Israél avec dureté. »

Le Ben Ich ‘Hai explique que le mot 7793 (befarekh) peut aussi se

lire 71793, « avec une bouche douce ».

Au départ, les Egyptiens parlérent aux Bné Israél avec gentillesse,
leur demandant aimablement d’aider aux travaux du

roi. Les enfants dIsraél accepteérent volontiers,

pensant rendre service.

" Mais peu a peu, cette amabilité disparut : les
Egyptiens finirent par les obliger a travailler de

force, jusqua les réduire a I'esclavage total. Le Ben Ich

‘Hai en tire un enseignement fondamental : Ainsi fonctionne le

mauvais penchant.

Il commence par se présenter comme un ami, il rassure, il cajole,

il donne l'impression détre inoffensif. Lhomme se laisse alors
attirer, pensant garder le controle.

Puis soudain, le yetser hara se retourne contre lui et I'entraine
vers la chute, parfois jusquau fond du gouffre.

Danslaville de Naples, une femme gravement malade et proche
de la mort demanda qu'on appelle sa voisine, avec laquelle elle
était en froid depuis des années, afin de se réconcilier avant
de quitter ce monde.

La voisine arriva. La malade lui fit signe de se pencher, comme
si elle voulait lui murmurer un dernier message. La femme
s'inclina... et soudain, la malade attrapa son oreille et la mordit
violemment.

Puis elle esquissa un sourire et déclara : « Maintenant que je
me suis vengée, je peux mourir en paix. » Aussitot, elle rendit
I'ame.

Une scene choquante... Mais elle illustre parfaitement la
nature du yetser hara : Il se montre d'abord sous un visage
doux et rassurant, et lorsque 'homme baisse sa garde, il frappe
sans pitié.

Le Ben Ich ‘Hai nous enseigne ici qu'il faut étre extrémement
vigilant : Ne jamais entrer dans le jeu du yetser hara, méme
lorsque ses propositions semblent douces, logiques ou
innocentes.

Car des quon lui ouvre une porte, il peut se retourner contre
nous avec une force terrible.

ABIR YAAKOV

La vraie richesse de celui qui résiste au Yétser Hara
Y992 12171270 12N 1Y) WND)

« Plus on lopprimait, plus il se multipliait et plus il
grandissait. » (Shemot / Exode 1, 12)

Le role de 'homme dans ce monde est de lutter contre le
Yétser Hara, ce penchant négatif qui tente chaque jour de
I'¢éloigner de la voie dHachem. Le mauvais penchant agit de
maniere subtile : il promet des plaisirs immédiats,
faciles et séduisants. A l'inverse, le Yétser Tov,
le bon penchant, enseigne que la véritable
récompense se trouve dans le monde futur, un
monde de perfection et de lumiere.

Lorsquune personne se laisse entrainer par

son mauvais penchant, cela révele un manque de foi et de
confiance en Hachem. C'est comme si elle doutait que Dieu
paierait réellement la récompense promise, et quelle préférait
donc le « paiement immédiat » que lui propose son Yétser
Hara.

Cette attitude montre une vision courte, qui sacrifie I'éternel
pour le temporaire.

Mais a l'opposé, quand Hachem voit quun homme Le sert
avec fidélité, quil accomplit Ses mitsvot avec assurance et
sans douter que sa récompense I'attend au bon moment, alors
Hachem lui envoie une grande bénédiction. Non seulement
dans le monde futur, mais méme ici, dans ce monde-ci : une
réussite particuliere, une abondance, une protection.

Rabbi Yaakov Abou’hatsira explique que cela est allusioné dans
le verset :

« N B N » - Plus on l'opprimait, cest-a-dire : plus le
Yétser Hara tente de mettre dans la téte du juste des doutes
et des pensées négatives pour l'affaiblir, « 992121172712 » plus il
grandira et se renforcera. Parce que le tsadik continue malgré
tout a servir Hachem avec une foi entiere.

Clest exactement ce quenseigne nos Sages : « Celui qui
observe la Torah dans la pauvreté finira par l'observer dans
la richesse ». Celui qui reste attaché a Hachem dans les
difficultés connaitra la bénédiction dans la sérénité.



e

= B |

RABBI CHNEOUR ZALMAN DE LYADI -
LE BAAL HATANYA (1745-1812)

LE MAITRE DE LA PROFONDEUR,
DE LA RIGUEUR ET DU CCEUR JUIF

Rabbi Chnéour Zalman de Lyadi (1745-1812), fondateur de la
Hassidout ‘Habad et auteur du Tanya et du Choulhan Aroukh
HaRav, fut I'un des géants spirituels de son époque. Esprit brillant,
ceceur en feu et Ame humble, il a laissé une empreinte éternelle sur
le peuple juif.

UNE ENFANCE PRODIGE, UN ESPRIT LUMINEUX

Né en Biélorussie, dans la ville de Liozna, il montre dés son plus
jeune age une intelligence prodigieuse. On raconte qua 12 ans, il
donnait déja des cours en profondeur sur le Choul’han Aroukh. A 15
ans, il maitrisait une grande partie du Talmud par cceur.

Son aspiration n'était pas seulement dapprendre, mais de
comprendre la volonté d'Hachem dans chaque nuance.

LA RENCONTRE AVEC LE MAGUID DE MEZERITCH

En 1764, attiré par la lumiere nouvelle du mouvement hassidique, il
se rend chez le Maguid de Mézéritch, le successeur du Baal Chem
Tov. Cette rencontre change sa vie. Le Maguid reconnait tout de
suite son génie : « Chnéour Zalman possede un esprit vaste comme
les cieux », disait-il.

Il lui donne deux missions : Développer la pensée hassidique
de maniere structurée et intellectuelle et rédiger un Choulhan
Aroukh clair et tranché pour les communautés ashkénazes.

Cest la que débute sa mission : unir la flamme du cceur et la
profondeur de l'intellect.

UNE HISTOIRE CELEBRE : “LA PORTE OUVERTE”

Un hiver glacé, un simple Juif frappe a la porte du Baal HaTanya.
Il n'ose pas entrer, pensant déranger. Rabbi Chnéour Zalman,
absorbé dans I'étude, entend le bruit du vent et sent que quelqu'un
a besoin d’aide. Il s'interrompt, sort lui-méme ouvrir et accueille le
pauvre homme.

Voyant que la maison est froide, il coupe du bois de ses propres
mains pour allumer le poéle. Ses disciples choqués lui demandent :
« Rabbi, pourquoi avez-vous fait cela vous-méme ? Nous aurions
pu nous en occuper ! »

Il répondit : « Lorsque tu réchauffes un coeur brisé, tu dois y mettre
ta propre chaleur. »

Cette image résume toute sa grandeur : un génie colossal, mais
une douceur infinie.

LE TANYA : UN MODE D’EMPLOI POUR L'AME

En 1796, il publie son ceuvre maitresse : le Tanya.

Ce livre explique avec une clarté unique la structure de I'ame, la
lutte intérieure entre le bien et le mal, la maniére de se rapprocher
d'Hachem avec lucidité et stabilité. Le Tanya devint la colonne
vertébrale de la pensée ‘Habad.

LE VIOLONISTE DE MINUIT

On raconte qu'une nuit, tres tard, le Baal HaTanya entend un violon
pleurer sous sa fenétre.

Il regarde et voit un jeune garcon hassid
perdu, brisé. Rabbi Chnéour Zalman l'invite

a entrer. ‘

« Pourquoi joues-tu si tristement ? » Le o
garcon répond : « Jai perdu ma voie, Rabbi...
je ne sais plus qui je suis. »

Le Baal HaTanya lui sourit et lui explique doucement

une idée du Tanya : Méme la chute fait partie du chemin, que I'ame
peut rebondir plus haut grace a elle.

Le jeune homme resta toute la nuit a écouter le Rabbi, et ce
moment changea toute sa vie.

Cette histoire devint célebre : « Le Baal HaTanya savait parler au
cceur comme au cerveau. »

LE PROCES DE SAINT-PETERSBOURG —
52 JOURS DE MIRACLE

En 1798, les opposants au mouvement hassidique l'accusent
faussement d'envoyer de l'argent a 'Empire ottoman (en réalité, il
envoyait des dons aux Juifs d’Erets Israél).

Il est arrété et conduit a Saint-Pétersbourg. La, il subit 52 jours
d'interrogatoires, mais il répond avec sagesse, précision et foi.

On raconte quun haut fonctionnaire lui demanda : « Comment
votre D.ieu a-t-il pu dire a Adam : ‘Ot es-tu ?’ S'll est omniscient ? »

Rabbi Chnéour Zalman répondit : « Ce n'était pas une question
demplacement. Cétait une question adressée a I'ame humaine :
“Ou es-tu dans ta mission ? Ou en es-tu vraiment ?” »

Le fonctionnaire resta sans voix.

Finalement, il fut libéré le 19 Kislev, date devenue un grand jour de
joie pour la Hassidout.

UN DERNIER ACTE DE DEVQUEMENT 7
LA FUITE DE NAPOLEON

En 1812, lorsque Napoléon envahit la Russie, Rabbi Chnéour Zalman
ordonne a ses disciples de fuir. Il expliquait que si Napoléon gagnait,
le peuple juif serait matériellement a l'aise, mais spirituellement
appauvri.

Il préférait une vie simple mais une flamme forte.

Malgré son age avancé, il fuit aussi, refusant de laisser son peuple
seul. Epuisé, il s'éteint en chemin, dans un petit village nommé
Pienna.

Sa derniére demande était : « Prenez soin I'un de l'autre. »

SON HERITAGE : LA FLAMME ETERNELLE DE 'HABAD

Aujourd’hui, des centaines de milliers dhommes, femmes et
enfants étudient ses enseignements.

La pensée ‘Habad repose sur les trois piliers qu'il a établis :
+ Hokhma : la sagesse,
+ Bina : la compréhension,
+ Daat : la connexion profonde.

CONCLUSION

Rabbi Chnéour Zalman de Lyadi fut plus quun rabbin ou un
maitre : il fut un architecte de I'ame juive.

Un homme qui unissait la rigueur du Talmud et la chaleur du cceur,
l'intelligence la plus haute et 'amour le plus simple.

Son message résonne encore : « Le véritable service dHachem
commence la ot I'intellect touche le ceeur. »

Cette année sa Hiloula sera le Mardi 13 janvier 2026 allumer une
bougie en I'honneur du Tsadik.

pe. b




PARACHAT CHEMOT

La paracha Chémot commence un tout nouveau chapitre de
Uhistoire du peuple juif. A la fin du livre de Béréchit, Yaakov
et ses enfants se sont installés en Egypte pour survivre a la
famine. Gréce & Yossef, qui était devenu vice-roi I’Egypte,
toute la famille a été bien accuecillie. Mais au début de
Chémot, les choses changent complétement... et pas dans
le bon sens.

UN NOUVEAU ROI
QUI NE CONNAIT PAS YOSSEF

La Torah raconte qu'un nouveau roi s'éléve en Egypte, un pharaon
qui “ne connait pas Yossef”. Cela veut dire quil ne reconnait pas
tout le bien que Yossef a fait pour lEgypte, ni la gratitude que
l'on devrait avoir envers sa famille. Le peuple juif commence a
grandir et & devenir nombreux, et Pharaon a peur. Il pense : “Siils
deviennent trop forts, ils pourraient se retourner contre nous !”

Alors, il décide de les transformer en esclaves. Les Juifs sont
forcés de construire des villes, de porter des briques lourdes, et de
faire des travaux épuisants du matin au soir. Mais la Torah nous
dit une chose incroyable : plus on les faisait souffrir, plus le peuple
grandissait ! Hachem les protégeait, méme dans les moments les
plus difficiles.

LE TERRIBLE DECRET CONTRE LES BEBES

Pharaon, furieux de voir que les Juifs continuent de se multiplier,
décide d'un décret cruel : tous les bébés gargons juifs doivent étre
jetés dans le Nil. C'est une époque trés dure.

Mais deux femmes courageuses, Shifra et Poua, qui sont en réalité
Yoheved (la maman de Moché) et Myriam (sa sceur) selon nos
Sages, refusent d'obéir. Elles risquent leur vie pour sauver les
bébés. Hachem est trés fier d'elles et les bénit pour leur courage.

LA NAISSANCE MIRACULEUSE DE MOCHE

Cest dans cette période difficile quun bébé trés spécial nait :
Moché Rabbénou. Sa mére Yoheved voit que cest un enfant
extraordinaire. Elle le garde caché pendant trois mois, mais
ensuite ce n'est plus possible. Elle fabrique un petit berceau
étanche, le dépose dans le Nil, et confie le bébé a la protection
d'Hachem.

MYRIAM, SA SCEUR,
SE CACHE ET OBSERVE DE LOIN

La fille de Pharaon, Batya, descend au fleuve. Elle voit le berceau,
louvre... et découvre un bébé qui pleure ! Elle comprend que c’est

v

un bébé juif, mais son cceur est plein de compassion et elle décide
de l'adopter. Par miracle, Myriam arrive et propose une nourrice,
en réalité, leur propre mére Yoheved !

Ainsi, Moché grandit les premiéres années chez sa vraie maman,
avant d'étre élevé dans le palais du pharaon, comme un prince.

MOCHE QUITTE L’EGYPTE

En grandissant, Moché voit la souffrance de son peuple. Un jour,
il voit un Egyptien frapper un esclave juif. Moché ne supporte pas
linjustice et intervient. Aprés cet épisode, Pharaon veut le punir,
et Moché doit s’enfuir en exil, vers le pays de Midian.

La-bas, il rencontre les filles de Yitro, les aide, puis se marie avec
Tsipora. Il devient berger et méne une vie simple et humble.

LE BUISSON ARDENT -
HACHEM PARLE A MOCHE

Un jour, alors quil garde les troupeaux, Moché remarque un
spectacle étrange : un buisson en feu.. qui ne brale pas ! Il
s'approche, et soudain, une voix lappelle : c’est Hachem !

Hachem Lui dit qull a vu la souffrance de Son peuple en Egypte et
qu'll veut envoyer Moché pour le sauver.

Moché a peur, il dit qu'il n'est pas capable, qu'il ne parle pas bien.
Mais Hachem l'encourage : “Je serai avec toi.”

IL lui donne aussi des signes miraculeux pour convaincre les Juifs
et Pharaon :

Son baton se transforme en serpent, sa main devient blanche puis
guérit, il pourra faire sortir de 'eau du Nil du sang.

Finalement, Moché accepte cette immense mission.

MOCHE ET AHARON VONT CHEZ PHARAON

Hachem envoie Moché avec son >
frére Aharon, qui parlera a sa place.
Ensemble, ils se rendent chez Pharaon
et lui annoncent le message d’Hachem : *
“Laisse partir Mon peuple ! S

NN
& -
*
*

.

L

Pharaon refuse. Pire encore, il accuse &
les Juifs de paresse et rend le travail
encore plus dur : désormais, ils doivent
fabriquer le méme nombre de briques

mais sans recevoir de paille.

Le peuple est découragé, mais Hachem dit @ Moché : “Tu vas voir
ce que Je vais faire a Pharaon.”

La délivrance est proche... et laventure ne fait que commencer !



1. Pourquoi Pharaon a-t-il mis les Juifs en esclavage ?

u Ils étaient méchants

G Il avait peur quils deviennent trop nombreux

[ ‘ ILs voulaient quitter lEgypte

2. Comment s’appelaient les deux sages-femmes courageuses ?

)
)
)

[ ‘ Shifra et Poua

3. Que décide Pharaon pour les bébés gargons juifs ?

u Les adopter
G Les jeter dans le Nil

[ ‘ Les envoyer travailler

4. Dans quoi Yoheved place-t-elle Moché ?

[ ‘ Un coffre en pierre

5. Qui découvre Moché dans le fleuve ?

u Myriam

G Batya, la fille de Pharaon

[ ‘Uneservantejuive

6. Ot Moché grandit-il au début ?
u Drabord chez sa mére, puis au palais

G Chez Yitro

[ ‘ Dans le palais de Pharaon uniquement

7. Pourquoi Moché quitte-t-il UEgypte ?

u Il veut voyager

G Pharaon cherche a le tuer

[ ‘ Il veut devenir berger

8. Quel miracle voit-il au mont Horeb ?

u Une mer qui s'ouvre

G Un buisson qui brale sans se consumer

[ ‘ Des anges qui descendent

9. Qui accompagne Moché pour parler & Pharaon ?

10. Quel est le message qu’'Hachem demande de transmettre a
Pharaon ?

u “Construis une tour.”

G “Laisse partir Mon peuple.”

[ ‘ “Donne de la nourriture aux Juifs.”

Réponses : 1-B, 2-C, 3-B, 4-A, 5-B, 6-A, 7-B, 8-B, 9-C, 10-B

INTERDICTION DE
PREPARER

1l est interdit de préparer
pendant Chabbat pour un
jour de semaine, ou méme
d’'un Chabbat a un autre
Chabbat ou a Yom Tov.

Il est interdit de préparer,
car cela parait comme un manque de respect envers le
Chabbat présent.

MANQUE DE TEMPS

Lessentiel de I'interdiction de préparer pendant Chabbat
pour apres Chabbat concerne une chose qu'il est possible
de faire en semaine, mais qu'on choisit de faire pendant
Chabbat sous prétexte de manque de temps pendant la
semaine.

Mais une chose qui, si elle n’est pas faite pendant Chabbat,
ne pourra plus étre faite aprés Chabbat, il est permis d'étre
indulgent et de la faire pendant Chabbat.

TRAVAIL LEGER

Il ne faudra rien préparer et ce méme s'il s'agit de choses qui
ne demande pas d’effort particulier, comme apporter une
bouteille de vin a la synagogue pour la havdala a la sortie du
Chabbat.

Malgré tout si I'on sait qu'il ne sera pas possible de trouver
du vin facilement plus tard, on peut I'apporter, d’autant plus
que cest pour une mitsva.

Ainsi, on ne mettra pas de bouteille au réfrigérateur dans
le but de les ouvrir aprés Chabbat sauf si il n’y pas d’autre
possibilité pour les conserver. Et cela surtout lorsque
I'intention est liée a une mitsva ou un besoin semblable.

Devinettes

Je sais parler, mais on ne m’a pas choisi
@ comme premier porte-parole.
Je suis le frére ainé, et pourtant, c’est mon jeune
frére qui recoit la prophétie en premier.
Qui suis-je ?
Réponse: Aharon Hacohen

Je deviens serpent, puis je redevient bois.
@ Je montre la puissance de D.ieu devant le
peuple, bien avant les dix plaies officielles.
Qui suis-je ?
Reponse: le baton de Moché

Je veille cachée prés d’'un berceau flottant,
@ je parle sans crainte a la fille du roi, et
grdce @ moi, une mére retrouve son bébé.
Mon nom rappelle 'amertume, mais fannonce la
délivrance. Qui suis-je ?
Réponse : Myriam




Retrouves les mots grace a leur définition.

®

® [] @

@ ©
EnEcEEERRRERER
i [0 ) wo_]
| L® ol

@[] =

® | | |

1. Situation dans laquelle le peuple juif a été
contraint de vivre loin de sa terre.

2. Pays ou les Hébreux Furent asservis avant
leur délivrance.

3. Arbuste en feu dans lequel Hachem parla 3
Moché sans qu'il ne se consume.

4. Condition imposée aux Hébreux, obligés de
travailler durement pour Pharaon.

S. Douleur et détresse vécues par les Hébreux
durant leur servitude.

6. Pére de Moché, descendant de Lévi et chef
spirituel du peuple.

7. Roi d’Egypte qui refusa de libérer les Hébreux.

8. Envoyé de Hachem pour délivrer les Hébreux
de I'esclavage.

9. Deuxiéme Fils de Moché, dont le nom rappelle
I'aide divine.

10. Endroit o0 Moché rencontra Tsipora et la
Famille de Yitro.

2Ind (0L “(ud0w 3p s|13) J3z313 (6 ‘2Y20W (8 ‘Uoeseyd (£ ‘(y20w ap 212d) weswy (9

‘aduelyjnos (s ‘ abenejds3 (v ‘ vossing (g€ ‘21dA63 (z ‘a11x3 (L : vonanjos

Q{rtlnshow’@

“a



