
CHEMOT - 21 TÉVÈT 5786, 10 JANVIER 2026 

Pahad DavidPahad David
Divrei Torah extraits des 

enseignements du Tsaddik Rabbi 
David ‘Hanania Pinto chlita

Maskil Lédavid et les membres du peuple juif, assimilés, de cette période. Il avait 
perçu en Yossef un homme saint, animé de l’esprit divin. De même, 
il considérait Yaakov comme un saint et avait reconnu l’efficacité de 
sa bénédiction, suite à laquelle les eaux du Nil montaient à ses pieds. 
Il avait connu les Hébreux lorsqu’ils se confinaient dans la région de 
Gochen, dans les synagogues et lieux d’étude.

Or, à présent, ils délaissaient cet héritage et se mettaient à imiter les 
autochtones. Paro en déduisit qu’il s’agissait d’une autre nation, sans 
aucun rapport avec celle de l’époque, et perdit toute estime pour 
elle. Tel est le sens profond de sa non-connaissance de Yossef. Ne 

se sentant plus redevable vis-à-vis des 
Hébreux de cette génération, il en vint 
à fomenter de mauvais desseins à leur 
encontre pour les exterminer.

Ce Paro, «  qui ne connaissait pas 
Yossef  », asservit sa descendance. 
Pourtant, il gracia la tribu de Lévi, 
totalement impliquée dans l’étude de la 
Torah, et la dispensa des travaux forcés, 
lui permettant de se vouer à cette tâche. 
Car, il vit en elle la continuation de Yaakov 
et de Yossef et l’honora en tant que telle.

Il en résulte que, lorsque les enfants 
d’Israël adhèrent à la Torah et l’étudient, même un mécréant comme 
Paro, représentant des forces impures, reconnaît leur sainteté 
et s’y soumet. Contre son gré, il permet le maintien de la sainteté 
et l’agrandissement de ses frontières dans son pays. De sa propre 
initiative, il réserva la région de Gochen à nos ancêtres, afin qu’ils 
puissent s’y installer sereinement et se consacrer à la Torah et au 
service divin. Car, lorsque la sainteté et la pureté règnent dans toute 
leur puissance, les forces impures se dissipent automatiquement. 
Par contre, quand le peuple juif tourne le dos à sa tradition et adopte 
une autre culture, il leur donne la force de prendre le dessus.

Il s’agit là d’un principe de base régissant la pérennité du peuple juif 
à travers l’histoire. Même lorsque nous sommes exilés dans un pays 
étranger, telle une brebis entourée de soixante-dix loups, si nous 
nous attachons fermement au respect des mitsvot, nos ennemis 
feront la paix avec nous et seront impuissants. Nos accusateurs ne 
pourront ouvrir leurs bouches et seront contraints de nous honorer 
et de nous protéger. Mais, si nous tentons de nous rapprocher d’eux, 
de nous mêler à eux et de les imiter, ils se lèveront contre nous et 
prononceront de nouveaux décrets à notre encontre pour nous 
éloigner d’eux.

Ce phénomène est un effet de la grâce divine. Par ce biais, Hachem 
nous permet de préserver notre spécificité de peuple élu à travers 
les exils successifs. « Car Hachem ne délaisse pas Son peuple, et Son 
héritage, Il ne l’abandonne pas » : même lorsque nous avons le statut 
de « peuple », Il ne nous délaisse pas et s’efforce de nous ramener 
vers Lui et de nous libérer au plus vite.

SE DISTINGUER DES NON-JUIFS, 
LE SECRET DE NOTRE PÉRENNITÉ

« Il se leva un nouveau roi sur l’Egypte, qui ne connaissait 
pas Yossef. » (Chémot 1, 8)
Comment est-il possible que le nouveau roi d’Egypte n’avait pas 
entendu parler de Yossef, de son génie grâce auquel son pays avait 
échappé aux affres de la famine ? Notre question garde toute son 
acuité si l’on considère l’avis selon lequel 
il s’agissait du même roi, Paro, qui l’avait 
nommé vice-roi et feignait simplement 
ne pas le connaître. Comment put-
il oublier l’homme ayant sauvé son 
royaume et dirigé sa gestion économique 
pour pourvoir à la subsistance de tous 
ses habitants  ? Comment celui qui 
estima sincèrement Yossef et l’honora 
changea-t-il soudain de dispositions à 
son égard et vis-à-vis de son peuple ?

Une autre question fait jour à la lecture 
du verset «  Yossef mourut, ainsi que 
tous ses frères, ainsi que toute cette 
génération » (ibid. 1, 6). A la fin du livre de Béréchit, la Torah nous 
avait déjà informés du décès de Yossef. En outre, pourquoi nous 
annonce-t-elle ici celui des autres chefs de tribus et de tous les 
membres de leur génération ? Le Or Ha’haïm propose une démarche 
explicative ; nous développerons la nôtre, avec l’aide de D.ieu.

Il est écrit : « Or, les enfants d’Israël avaient fructifié, pullulé (…) et la 
contrée en fut remplie. » (Ibid. 1, 7) Nos Maîtres commentent (Yalkout 
Chimoni, Chémot 162)  : « Ils emplirent les théâtres et les cirques ; 
aussitôt, des lois de discrimination furent prononcées. » Autrement 
dit, avant leur asservissement, les enfants d’Israël avaient déjà 
commencé à déchoir. Ils avaient délaissé les lieux d’étude, implantés 
par Yéhouda sur l’ordre de Yaakov, pour se mêler aux Egyptiens et 
profiter de leurs attractions.

Les versets cités plus haut décrivent en fait le déroulement des 
événements, la chute spirituelle de nos ancêtres à l’origine de leur 
asservissement. La mort de Yossef et de sa génération, qui vivaient 
sous l’influence sainte de Yaakov, entraîna dans son sillage la 
disparition de la spécificité du peuple juif. Une nouvelle génération, 
ne se comportant pas à l’aune de la tradition ancestrale, se leva et se 
laissa influencer par la culture égyptienne. Le Midrach précité ajoute 
que, suite au décès de Yossef et de ses frères, les Juifs cessèrent de 
pratiquer la circoncision, à l’exception de la tribu de Lévi.

Cela étant, revenons à notre question  : comment le nouveau roi 
put-il ignorer Yossef ? Connaître quelqu’un, c’est se lier à lui. Paro 
connaissait Yossef et l’estimait, mais, il ne voyait pas de lien entre lui 



HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

UNE PROMESSE SECRÈTE ?

Le 10 Adar 5755 (1995), je fus sandak à la brit-
mila du fils de David Cohen, un fidèle disciple. A 
cette occasion, le mohel, le docteur Attias, prit 
la parole pour raconter un incident qui s’était 
déroulé deux semaines plus tôt :

«  Un de mes amis s’est présenté chez Rabbi 
David ‘Hanania Pinto pour lui demander une 
brakha dans un certain domaine. Il y avait une 
longue file d’attente et il a donc dû patienter de 
longues heures.

« Quand son tour arriva enfin, il entra. Là, ce 
fut la surprise : avant même qu’il n’ait ouvert la 
bouche, le Rav lui a dit : “Si vous voulez que vos 
problèmes s’arrangent, vous avez l’obligation 
d’accomplir la promesse que vous avez faite 
au Maître du monde d’étudier chaque semaine 
chnaïm mikra véé’had targoum.” Puis, il l’a béni 
en lui souhaitant la réussite.

« Mon ami était sous le choc : D.ieu seul et lui-
même étaient au courant de cette promesse, 
formulée avant d’être introduit auprès du Rav. 
Il s’était alors effectivement engagé, si son 
problème s’arrangeait, à se soumettre à ce 
programme d’étude hebdomadaire. Dans ce 
cas, comment le Rav avait-il eu connaissance 
de sa promesse ? Comment avait-il lu dans ses 
pensées avant même qu’il ne les formule ? »

En entendant ce récit, je me suis souvenu de 
cette entrevue et de ce que j’avais dit à cette 
personne. Mais je sais cependant que je n’ai 
jamais été prophète. La seule motivation qui 
m’anime est d’aider autrui et c’est pourquoi, 
par le mérite de mes ancêtres, D.ieu place 
dans ma bouche les mots justes, capables de 
toucher mes interlocuteurs, afin que je puisse 
les conseiller et les aider à surmonter leurs 
difficultés.

Histoire du Baal Chem Tov

Chabbat Chalom

La leçon de Batya : 
Fais ton effort, Hachem fera le reste

חֶהָ” )שמות ב, ה( קָּ לַח אֶת־אֲמָתָהּ וַתִּ שְׁ רְעֹה לִרְחֹץ עַל־הַיְאֹר… וַתִּ ת־פַּ רֶד בַּ “וַתֵּ

« La fille de Pharaon descendit se baigner au Nil… elle aperçut la petite 
arche, étendit son bras et la prit. » (Exode 2, 5)

Nos Sages expliquent que le mot “ּאֲמָתָה” ne signifie pas « servante », 
mais « son bras ».
Batya, la fille de Pharaon, 
aperçoit au loin une petite boîte 
flottant sur le Nil : c’est là que 
repose le bébé Moché.

Même si la boîte est très 
éloignée d’elle, Batya tend 
tout de même la main. Alors, 
un miracle survient : Son bras 
s’allonge et atteint la boîte, lui 
permettant de sauver l’enfant.

Mais un grand mystère surgit :

Pourquoi a-t-elle tendu la main, 
alors qu’il était clair que la boîte 
était bien trop loin ?

Pensait-elle vraiment que son bras allait s’étirer par miracle ?

Quel être humain ferait un geste apparemment impossible ?

Le Rabbi Sim’ha Bounim de Pshis’ha apporte une réponse magnifique : 
Batya nous enseigne que l’homme doit faire tout ce qui est en son 
pouvoir, même si le résultat semble hors de portée.

Tu fais ton effort, et ensuite, Hachem complète.

C’est le sens profond de l’enseignement de nos Sages :

 Tu n’es pas obligé » ,« לא עליך המלאכה לגמור, ואי אתה בן חורין ליבטל ממנה »
de terminer l’œuvre, mais tu n’es pas libre de t’en abstenir. »
Batya a fait ce qu’elle pouvait, tendre la main. Le reste ? Hachem l’a 
accompli.

Son bras s’est miraculeusement allongé, et la vie de Moché, futur 
libérateur d’Israël, fut sauvée.

Batya a fait ce qu’elle 
pouvait, tendre la 
main. Le reste ? 

Hachem l’a accompli.



La Mishna de la semaine 

Chabbat Chalomשבת שלום ומבורך

HAFETZ HAIM 
LES LOIS DU LACHONE HARA

Pour Pour recevoirrecevoir  
les cours les cours 

de 5 min du Tsadik

KOLHAIM@HPINTO.ORG.IL

 058 792 90 03 

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

EST-CE GRAVE SI JE DIS DU MAL DE 
QUELQU’UN ?

Oui. La Torah dit qu’on n’a pas le droit de médire 
sur une personne vivante.

Et si la personne est déjà morte, ça change ?

Pas du tout !

Nos Sages ont même ajouté une règle spéciale :  
Celui qui se moque d’un défunt est maudit. Même 
après la mort, on doit respecter.

ET CRITIQUER LA TERRE D’ISRAËL, 
C’EST PERMIS ?

Réponse : Non.

Souviens-toi : la génération sortie d’Égypte a parlé 
en mal d’Erets Israël…. Résultat 40 ans tourner 
dans le désert.

Alors, que faire si j’ai une remarque négative à dire ?

Le mieux, c’est de se taire ou de chercher le positif.

Une petite histoire pour comprendre :

Un jour, un maître marchait avec ses élèves. Ils 
passèrent devant la carcasse d’un chien qui sentait 
très mauvais.

Les élèves grimacèrent : « Pouah ! Quelle horrible 
odeur ! »

Le maître répondit calmement : « Oui… mais 
regardez comme ses dents sont blanches. ».

Les élèves comprirent : Même quand quelque chose 
paraît mauvais, on peut toujours trouver un point 
positif. Si on doit éviter de mal parler d’un chien 
mort…  à plus forte raison d’un être humain vivant !

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (1;15)

מְעַט  אֱמוֹר  קֶבַע,  תוֹרָתְךָ  ה  עֲשֵׂ אוֹמֵר:  אי  מַּ שַׁ
סֵבֶר  בְּ הָאָדָם  ל  כָּ אֶת  ל  מְקַבֵּ וֶהֱוֵי  ה,  הַרְבֵּ ה  וַעֲשֵׂ

נִים יָפוֹת. פָּ

Chamaï disait : « Fais de la Torah ton activité 
première. Sois avare en paroles mais prodigue en 
actions. Et réserve à toute personne un accueil 
cordial. »

FAIS DE LA TORAH TON ACTIVITÉ PREMIÈRE
Le mot kèva’ – « (ton activité) première » (litt. « fixe ») – est formé 
des mêmes lettres que le mot “ekev” – “talon”. C’est là une allusion 
au fait que l’on doit s’efforcer d’accomplir toutes les mitsvot, même 
celles que les gens ont l’habitude de piétiner de leurs talons. 
A fortiori doit-on fixer des temps pour l’étude de la Torah. Mais 
malheureusement, nombreux sont ceux qui adoptent une attitude 
légère à l’égard de cette mitsva si importante.

Celui qui, chaque jour, se libère de ses affaires et se rend au 
beth hamidrach pour écouter un cours ou pour étudier avec 
un partenaire, est considéré comme peinant pour la Torah. 
Car le mauvais penchant délaisse alors toutes ses occupations 
pour le déranger. C’est un phénomène bien connu ! Il lui invente 
précisément à ce moment-là des transactions avantageuses ou 
d’autres affaires mirobolantes. Il est certain que ce n’est qu’au prix 
de grands efforts que cet homme réussit à ne pas tomber dans les 
nombreux pièges qui lui sont tendus. Car vaincre un ange n’est 
guère une chose facile. Heureux est celui qui y parvient et heureuse 
est sa part !



OR HAHAIM HAKADOCH
La force de Yaakov qui accompagne les générations

אוּ אִים מִצְרָיְמָה אֵת יַעֲקֹב אִישׁ וּבֵיתוֹ בָּ נֵי־יִשְׂרָאֵל הַבָּ מוֹת בְּ ה שְׁ וְאֵלֶּ

« Voici les noms des enfants d’Israël qui arrivèrent en Égypte ; 
ils vinrent avec Yaakov, chacun avec sa maison. » (Shemot 1, 1)

Le Or Ha’haïm Hakadoch explique une idée extraordinaire.

En réalité, Yaakov n’était pas obligé de descendre en Égypte. Le 
décret divin concernait surtout ses enfants, les douze tribus, et 
leurs familles, qui devaient subir l’exil et l’asservissement.

Alors pourquoi Hachem lui ordonne-t-Il clairement : « Ne 
crains pas de descendre en Égypte… Moi-même Je descendrai 
avec toi » ?

Le Or Ha’haïm répond : La descente en Égypte avait pour but 
d’élever les étincelles de sainteté qui s’y trouvaient depuis la 
faute d’Adam. Le peuple devait affronter les forces d’impureté qui 
dominaient ce pays et les annuler.

Mais Hachem dit à Yaakov : Sans toi, cette mission serait presque 
impossible. Avec ta sainteté, ta présence, ta lumière, le combat 
deviendra plus facile pour tes enfants. C’est pourquoi ils devaient 
descendre « avec Yaakov », avec sa force, son soutien spirituel, 
sa grandeur. Ainsi, le verset souligne : « Les enfants d’Israël qui 
vinrent en Égypte avec Yaakov », car c’est sa présence qui leur a 
donné la capacité de supporter l’exil.

De la même manière, nous apprenons que la présence, le soutien 
et la force morale des parents donnent à l’enfant la puissance 
nécessaire pour affronter les défis de la vie.

Un enfant qui sent derrière lui la chaleur, la bénédiction, la force 
et la guidance de ses parents, peut vaincre les difficultés et rester 
connecté à la sainteté.

BEN ICH HAÏ
Le visage trompeur du yetser hara

פָרֶךְ )שמות א, יג( נֵי יִשְׂרָאֵל בְּ עֲבִדוּ מִצְרַיִם אֶת־בְּ וַיַּ

« Les Égyptiens asservirent les Enfants d’Israël avec dureté. »

Le Ben Ich ‘Haï explique que le mot בפרך (befarekh) peut aussi se 
lire ְפֶה רַך .« avec une bouche douce » ,בְּ
Au départ, les Égyptiens parlèrent aux Bné Israël avec gentillesse, 

leur demandant aimablement d’aider aux travaux du 
roi. Les enfants d’Israël acceptèrent volontiers, 
pensant rendre service.

Mais peu à peu, cette amabilité disparut : les 
Égyptiens finirent par les obliger à travailler de 

force, jusqu’à les réduire à l’esclavage total. Le Ben Ich 
‘Haï en tire un enseignement fondamental : Ainsi fonctionne le 
mauvais penchant.

Il commence par se présenter comme un ami, il rassure, il cajole, 
il donne l’impression d’être inoffensif. L’homme se laisse alors 
attirer, pensant garder le contrôle.

perles SUR LA Paracha Puis soudain, le yetser hara se retourne contre lui et l’entraîne 
vers la chute, parfois jusqu’au fond du gouffre.

Dans la ville de Naples, une femme gravement malade et proche 
de la mort demanda qu’on appelle sa voisine, avec laquelle elle 
était en froid depuis des années, afin de se réconcilier avant 
de quitter ce monde.

La voisine arriva. La malade lui fit signe de se pencher, comme 
si elle voulait lui murmurer un dernier message. La femme 
s’inclina… et soudain, la malade attrapa son oreille et la mordit 
violemment.

Puis elle esquissa un sourire et déclara : « Maintenant que je 
me suis vengée, je peux mourir en paix. » Aussitôt, elle rendit 
l’âme.

Une scène choquante… Mais elle illustre parfaitement la 
nature du yetser hara : Il se montre d’abord sous un visage 
doux et rassurant, et lorsque l’homme baisse sa garde, il frappe 
sans pitié.

Le Ben Ich ‘Haï nous enseigne ici qu’il faut être extrêmement 
vigilant : Ne jamais entrer dans le jeu du yetser hara, même 
lorsque ses propositions semblent douces, logiques ou 
innocentes.

Car dès qu’on lui ouvre une porte, il peut se retourner contre 
nous avec une force terrible.

ABIR YAAKOV
La vraie richesse de celui qui résiste au Yétser Hara

ה וְכֵן יִפְרֹץ ן יִרְבֶּ ר יְעַנּוּ אֹתוֹ כֵּ וְכַאֲשֶׁ

« Plus on l’opprimait, plus il se multipliait et plus il 
grandissait. » (Shemot / Exode 1, 12)

Le rôle de l’homme dans ce monde est de lutter contre le 
Yétser Hara, ce penchant négatif qui tente chaque jour de 
l’éloigner de la voie d’Hachem. Le mauvais penchant agit de 
manière subtile : il promet des plaisirs immédiats, 
faciles et séduisants. À l’inverse, le Yétser Tov, 
le bon penchant, enseigne que la véritable 
récompense se trouve dans le monde futur, un 
monde de perfection et de lumière.

Lorsqu’une personne se laisse entraîner par 
son mauvais penchant, cela révèle un manque de foi et de 
confiance en Hachem. C’est comme si elle doutait que Dieu 
paierait réellement la récompense promise, et qu’elle préférait 
donc le « paiement immédiat » que lui propose son Yétser 
Hara.

Cette attitude montre une vision courte, qui sacrifie l’éternel 
pour le temporaire.

Mais à l’opposé, quand Hachem voit qu’un homme Le sert 
avec fidélité, qu’il accomplit Ses mitsvot avec assurance et 
sans douter que sa récompense l’attend au bon moment, alors 
Hachem lui envoie une grande bénédiction. Non seulement 
dans le monde futur, mais même ici, dans ce monde-ci : une 
réussite particulière, une abondance, une protection.

Rabbi Yaakov Abou’hatsira explique que cela est allusioné dans 
le verset :
« אֹתוֹ  יְעַנּוּ  ר  וְכַאֲשֶׁ  « – Plus on l’opprimait, c’est-à-dire : plus le 
Yétser Hara tente de mettre dans la tête du juste des doutes 
et des pensées négatives pour l’affaiblir, « ה וְכֵן יִפְרֹץ ן יִרְבֶּ  plus il » כֵּ
grandira et se renforcera. Parce que le tsadik continue malgré 
tout à servir Hachem avec une foi entière.
C’est exactement ce qu’enseigne nos Sages : « Celui qui 
observe la Torah dans la pauvreté finira par l’observer dans 
la richesse ». Celui qui reste attaché à Hachem dans les 
difficultés connaîtra la bénédiction dans la sérénité.



Biographie

RABBI CHNÉOUR ZALMAN DE LYADI – 
LE BAAL HATANYA (1745–1812)

LE MAÎTRE DE LA PROFONDEUR, 
DE LA RIGUEUR ET DU CŒUR JUIF

Rabbi Chnéour Zalman de Lyadi (1745–1812), fondateur de la 
Hassidout ‘Habad et auteur du Tanya et du Choul’han Aroukh 
HaRav, fut l’un des géants spirituels de son époque. Esprit brillant, 
cœur en feu et âme humble, il a laissé une empreinte éternelle sur 
le peuple juif.

UNE ENFANCE PRODIGE, UN ESPRIT LUMINEUX

Né en Biélorussie, dans la ville de Liozna, il montre dès son plus 
jeune âge une intelligence prodigieuse. On raconte qu’à 12 ans, il 
donnait déjà des cours en profondeur sur le Choul’han Aroukh. À 15 
ans, il maîtrisait une grande partie du Talmud par cœur.

Son aspiration n’était pas seulement d’apprendre, mais de 
comprendre la volonté d’Hachem dans chaque nuance.

LA RENCONTRE AVEC LE MAGUID DE MÉZÉRITCH
En 1764, attiré par la lumière nouvelle du mouvement hassidique, il 
se rend chez le Maguid de Mézéritch, le successeur du Baal Chem 
Tov. Cette rencontre change sa vie. Le Maguid reconnaît tout de 
suite son génie : « Chnéour Zalman possède un esprit vaste comme 
les cieux », disait-il.

Il lui donne deux missions : Développer la pensée hassidique 
de manière structurée et intellectuelle et rédiger un Choul’han 
Aroukh clair et tranché pour les communautés ashkénazes.

C’est là que débute sa mission : unir la flamme du cœur et la 
profondeur de l’intellect.

UNE HISTOIRE CÉLÈBRE : “LA PORTE OUVERTE”
Un hiver glacé, un simple Juif frappe à la porte du Baal HaTanya. 
Il n’ose pas entrer, pensant déranger. Rabbi Chnéour Zalman, 
absorbé dans l’étude, entend le bruit du vent et sent que quelqu’un 
a besoin d’aide. Il s’interrompt, sort lui-même ouvrir et accueille le 
pauvre homme.

Voyant que la maison est froide, il coupe du bois de ses propres 
mains pour allumer le poêle. Ses disciples choqués lui demandent : 
« Rabbi, pourquoi avez-vous fait cela vous-même ? Nous aurions 
pu nous en occuper ! »

Il répondit : « Lorsque tu réchauffes un cœur brisé, tu dois y mettre 
ta propre chaleur. »

Cette image résume toute sa grandeur : un génie colossal, mais 
une douceur infinie.

LE TANYA : UN MODE D’EMPLOI POUR L’ÂME
En 1796, il publie son œuvre maîtresse : le Tanya.

Ce livre explique avec une clarté unique la structure de l’âme, la 
lutte intérieure entre le bien et le mal, la manière de se rapprocher 
d’Hachem avec lucidité et stabilité. Le Tanya devint la colonne 
vertébrale de la pensée ‘Habad.

LE VIOLONISTE DE MINUIT
On raconte qu’une nuit, très tard, le Baal HaTanya entend un violon 
pleurer sous sa fenêtre.

Il regarde et voit un jeune garçon hassid 
perdu, brisé. Rabbi Chnéour Zalman l’invite 
à entrer.

« Pourquoi joues-tu si tristement ? » Le 
garçon répond : « J’ai perdu ma voie, Rabbi… 
je ne sais plus qui je suis. »

Le Baal HaTanya lui sourit et lui explique doucement 
une idée du Tanya : Même la chute fait partie du chemin, que l’âme 
peut rebondir plus haut grâce à elle.

Le jeune homme resta toute la nuit à écouter le Rabbi, et ce 
moment changea toute sa vie.

Cette histoire devint célèbre : « Le Baal HaTanya savait parler au 
cœur comme au cerveau. »

LE PROCÈS DE SAINT-PÉTERSBOURG – 
52 JOURS DE MIRACLE

En 1798, les opposants au mouvement hassidique l’accusent 
faussement d’envoyer de l’argent à l’Empire ottoman (en réalité, il 
envoyait des dons aux Juifs d’Erets Israël).

Il est arrêté et conduit à Saint-Pétersbourg. Là, il subit 52 jours 
d’interrogatoires, mais il répond avec sagesse, précision et foi.

On raconte qu’un haut fonctionnaire lui demanda : « Comment 
votre D.ieu a-t-il pu dire à Adam : ‘Où es-tu ?’ S’Il est omniscient ? »

Rabbi Chnéour Zalman répondit : « Ce n’était pas une question 
d’emplacement. C’était une question adressée à l’âme humaine : 
“Où es-tu dans ta mission ? Où en es-tu vraiment ?” »

Le fonctionnaire resta sans voix.

Finalement, il fut libéré le 19 Kislev, date devenue un grand jour de 
joie pour la Hassidout.

UN DERNIER ACTE DE DÉVOUEMENT – 
LA FUITE DE NAPOLÉON

En 1812, lorsque Napoléon envahit la Russie, Rabbi Chnéour Zalman 
ordonne à ses disciples de fuir. Il expliquait que si Napoléon gagnait, 
le peuple juif serait matériellement à l’aise, mais spirituellement 
appauvri.

Il préférait une vie simple mais une flamme forte.

Malgré son âge avancé, il fuit aussi, refusant de laisser son peuple 
seul. Épuisé, il s’éteint en chemin, dans un petit village nommé 
Pienna.

Sa dernière demande était : « Prenez soin l’un de l’autre. »

SON HÉRITAGE : LA FLAMME ÉTERNELLE DE ‘HABAD
Aujourd’hui, des centaines de milliers d’hommes, femmes et 
enfants étudient ses enseignements.

La pensée ‘Habad repose sur les trois piliers qu’il a établis :

• Hokhma : la sagesse,
• Bina : la compréhension,
• Daat : la connexion profonde.

CONCLUSION
Rabbi Chnéour Zalman de Lyadi fut plus qu’un rabbin ou un 
maître : il fut un architecte de l’âme juive.

Un homme qui unissait la rigueur du Talmud et la chaleur du cœur, 
l’intelligence la plus haute et l’amour le plus simple.

Son message résonne encore : « Le véritable service d’Hachem 
commence là où l’intellect touche le cœur. »

Cette année sa Hiloula sera le Mardi 13 janvier 2026 allumer une 
bougie en l’honneur du Tsadik.



La paracha Chémot commence un tout nouveau chapitre de 
l’histoire du peuple juif. À la fin du livre de Béréchit, Yaakov 
et ses enfants se sont installés en Égypte pour survivre à la 
famine. Grâce à Yossef, qui était devenu vice-roi d’Égypte, 
toute la famille a été bien accueillie. Mais au début de 
Chémot, les choses changent complètement… et pas dans 
le bon sens.

UN NOUVEAU ROI 
QUI NE CONNAÎT PAS YOSSEF

La Torah raconte qu’un nouveau roi s’élève en Égypte, un pharaon 
qui “ne connaît pas Yossef”. Cela veut dire qu’il ne reconnaît pas 
tout le bien que Yossef a fait pour l’Égypte, ni la gratitude que 
l’on devrait avoir envers sa famille. Le peuple juif commence à 
grandir et à devenir nombreux, et Pharaon a peur. Il pense : “S’ils 
deviennent trop forts, ils pourraient se retourner contre nous !”

Alors, il décide de les transformer en esclaves. Les Juifs sont 
forcés de construire des villes, de porter des briques lourdes, et de 
faire des travaux épuisants du matin au soir. Mais la Torah nous 
dit une chose incroyable : plus on les faisait souffrir, plus le peuple 
grandissait ! Hachem les protégeait, même dans les moments les 
plus difficiles.

LE TERRIBLE DÉCRET CONTRE LES BÉBÉS
Pharaon, furieux de voir que les Juifs continuent de se multiplier, 
décide d’un décret cruel : tous les bébés garçons juifs doivent être 
jetés dans le Nil. C’est une époque très dure.

Mais deux femmes courageuses, Shifra et Poua, qui sont en réalité 
Yoheved (la maman de Moché) et Myriam (sa sœur) selon nos 
Sages, refusent d’obéir. Elles risquent leur vie pour sauver les 
bébés. Hachem est très fier d’elles et les bénit pour leur courage.

LA NAISSANCE MIRACULEUSE DE MOCHÉ
C’est dans cette période difficile qu’un bébé très spécial naît : 
Moché Rabbénou. Sa mère Yoheved voit que c’est un enfant 
extraordinaire. Elle le garde caché pendant trois mois, mais 
ensuite ce n’est plus possible. Elle fabrique un petit berceau 
étanche, le dépose dans le Nil, et confie le bébé à la protection 
d’Hachem.

MYRIAM, SA SŒUR, 
SE CACHE ET OBSERVE DE LOIN

La fille de Pharaon, Batya, descend au fleuve. Elle voit le berceau, 
l’ouvre… et découvre un bébé qui pleure ! Elle comprend que c’est 

un bébé juif, mais son cœur est plein de compassion et elle décide 
de l’adopter. Par miracle, Myriam arrive et propose une nourrice, 
en réalité, leur propre mère Yoheved !

Ainsi, Moché grandit les premières années chez sa vraie maman, 
avant d’être élevé dans le palais du pharaon, comme un prince.

MOCHÉ QUITTE L’ÉGYPTE
En grandissant, Moché voit la souffrance de son peuple. Un jour, 
il voit un Égyptien frapper un esclave juif. Moché ne supporte pas 
l’injustice et intervient. Après cet épisode, Pharaon veut le punir, 
et Moché doit s’enfuir en exil, vers le pays de Midian.

Là-bas, il rencontre les filles de Yitro, les aide, puis se marie avec 
Tsipora. Il devient berger et mène une vie simple et humble.

LE BUISSON ARDENT – 
HACHEM PARLE À MOCHÉ

Un jour, alors qu’il garde les troupeaux, Moché remarque un 
spectacle étrange : un buisson en feu… qui ne brûle pas ! Il 
s’approche, et soudain, une voix l’appelle : c’est Hachem !

Hachem lui dit qu’Il a vu la souffrance de Son peuple en Égypte et 
qu’Il veut envoyer Moché pour le sauver.

Moché a peur, il dit qu’il n’est pas capable, qu’il ne parle pas bien. 
Mais Hachem l’encourage : “Je serai avec toi.”

Il lui donne aussi des signes miraculeux pour convaincre les Juifs 
et Pharaon :

Son bâton se transforme en serpent, sa main devient blanche puis 
guérit, il pourra faire sortir de l’eau du Nil du sang.

Finalement, Moché accepte cette immense mission.

MOCHÉ ET AHARON VONT CHEZ PHARAON
Hachem envoie Moché avec son 
frère Aharon, qui parlera à sa place. 
Ensemble, ils se rendent chez Pharaon 
et lui annoncent le message d’Hachem : 
“Laisse partir Mon peuple !”

Pharaon refuse. Pire encore, il accuse 
les Juifs de paresse et rend le travail 
encore plus dur : désormais, ils doivent 
fabriquer le même nombre de briques 
mais sans recevoir de paille.

Le peuple est découragé, mais Hachem dit à Moché : “Tu vas voir 
ce que Je vais faire à Pharaon.”

La délivrance est proche… et l’aventure ne fait que commencer !

PARACHAT CHÉMOT



Réponses : 1-B, 2-C, 3-B, 4-A, 5-B, 6-A, 7-B, 8-B, 9-C, 10-B

1. Pourquoi Pharaon a-t-il mis les Juifs en esclavage ?

Déborah et YaëlA

B

C

Sarah et Rivka

Shifra et Poua

2. Comment s’appelaient les deux sages-femmes courageuses ?

3. Que décide Pharaon pour les bébés garçons juifs ?

Les adopterA

B

C

Les jeter dans le Nil

Les envoyer travailler

4. Dans quoi Yoheved place-t-elle Moché ?

Un panier étancheA

B

C

Une boîte en métal 

Un coffre en pierre

5. Qui découvre Moché dans le fleuve ?

Myriam

D’abord chez sa mère, puis au palais

Il veut voyager

Une mer qui s’ouvre

Yossef

“Construis une tour.”

A

A

A

A

A

A

B

B

B

B

B

B

C

C

C

C

C

C

Batya, la fille de Pharaon

Chez Yitro

Pharaon cherche à le tuer

Un buisson qui brûle sans se consumer

Yitro

“Laisse partir Mon peuple.”

Une servante juive

Dans le palais de Pharaon uniquement

Il veut devenir berger

Des anges qui descendent

 Aharon

“Donne de la nourriture aux Juifs.”

6. Où Moché grandit-il au début ?

7. Pourquoi Moché quitte-t-il l’Égypte ?

8. Quel miracle voit-il au mont Horeb ?

9. Qui accompagne Moché pour parler à Pharaon ?

10. Quel est le message qu’Hachem demande de transmettre à 
Pharaon ?

Ils étaient méchantsA

B

C

Il avait peur qu’ils deviennent trop nombreux

Ils voulaient quitter l’Égypte

HALAH'A DE LA SEMAINE

1. Je sais parler, mais on ne m’a pas choisi 
comme premier porte-parole.

Je suis le frère aîné, et pourtant, c’est mon jeune 
frère qui reçoit la prophétie en premier.
Qui suis-je ?
Réponse: Aharon Hacohen

2. Je deviens serpent, puis je redevient bois.
Je montre la puissance de D.ieu devant le 

peuple, bien avant les dix plaies officielles.
Qui suis-je ?
Reponse: le bâton de Moché

3. Je veille cachée près d’un berceau flottant, 
je parle sans crainte à la fille du roi, et 

grâce à moi, une mère retrouve son bébé.
Mon nom rappelle l’amertume, mais j’annonce la 
délivrance. Qui suis-je ?
Réponse : Myriam

Devinettes

INTERDICTION DE 
PRÉPARER

Il est interdit de préparer 
pendant Chabbat pour un 
jour de semaine, ou même 
d’un Chabbat à un autre 
Chabbat ou à Yom Tov. 
Il est interdit de préparer, 
car cela paraît comme un manque de respect envers le 
Chabbat présent.

MANQUE DE TEMPS
L’essentiel de l’interdiction de préparer pendant Chabbat 
pour après Chabbat concerne une chose qu’il est possible 
de faire en semaine, mais qu’on choisit de faire pendant 
Chabbat sous prétexte de manque de temps pendant la 
semaine.
Mais une chose qui, si elle n’est pas faite pendant Chabbat, 
ne pourra plus être faite après Chabbat,  il est permis d’être 
indulgent et de la faire pendant Chabbat.

TRAVAIL LÉGER
Il ne faudra rien préparer et ce même s’il s’agit de choses qui 
ne demande pas d’effort particulier, comme apporter une 
bouteille de vin à la synagogue pour la havdala à la sortie du 
Chabbat.
Malgré tout si l’on sait qu’il ne sera pas possible de trouver 
du vin facilement plus tard, on peut l’apporter, d’autant plus 
que c’est pour une mitsva.
Ainsi, on ne mettra pas de bouteille au réfrigérateur dans 
le but de les ouvrir après Chabbat sauf si il n’y pas d’autre 
possibilité pour les conserver. Et cela surtout lorsque 
l’intention est liée à une mitsva ou un besoin semblable.



05
4.

84
.0

1.
72

1

Solution : 1) Exile, 2) Égypte, 3) Buisson , 4) Esclavage , 5) Souffrance, 
6) Amram (père de moché), 7) Pharaon, 8) Moché, 9) Eliezer (fils de moché), 10) Puit

 Mots
croisés    

Retrouves les mots grâce à leur définition.

1. Situation dans laquelle le peuple juif a été 
contraint de vivre loin de sa terre.

2. Pays où les Hébreux furent asservis avant 
leur délivrance.

3. Arbuste en feu dans lequel Hachem parla à 
Moché sans qu’il ne se consume.

4. Condition imposée aux Hébreux, obligés de 
travailler durement pour Pharaon.

5. Douleur et détresse vécues par les Hébreux 
durant leur servitude.

6. Père de Moché, descendant de Lévi et chef 
spirituel du peuple.

7. Roi d’Égypte qui refusa de libérer les Hébreux.

8. Envoyé de Hachem pour délivrer les Hébreux 
de l’esclavage.

9. Deuxième fils de Moché, dont le nom rappelle 
l’aide divine.

10. Endroit où Moché rencontra Tsipora et la 
famille de Yitro.


